
opusdei.org

Lettre du Prélat
(février 2008)

Le Prélat de l'Opus Dei nous
encourage à vivre le Carême
avec optimisme et un profond
désir de conversion.

06/02/2008

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !

Nous sommes aux portes du carême,
temps pendant lequel l'Église, en
bonne Mère qu'elle est, rappelle avec
insistance à ses enfants la nécessité
de se convertir continuellement, en



rectifiant ce que nous devons
changer dans notre existence. Il est
vrai que, comme le pape le rappelait
dans une circonstance analogue, cet
itinéraire de conversion
évangélique ne peut certes pas se
limiter à une période particulière
de l'année: c'est un chemin
quotidien, qui doit embrasser tout
le cours de l'existence, chaque jour
de notre vie[1].

Au cours du rite liturgique du
mercredi des cendres, au moment où
il impose celles-ci le prêtre prononce
des mots qui constituent un appel
urgent à examiner notre conscience :
Souviens-toi que tu es poussière, et
que tu retourneras en poussière.[2]
Tel est le contenu d'une des formules
prévues. Il s'agit d'un rappel très
expressif de notre condition de
créatures mortelles. Un jour viendra
où le Seigneur nous appellera en sa
présence, jugera nos pensées, nos
paroles et nos actions, et nous



donnera la récompense - de gloire, de
purification ou de condamnation -
que notre existence aura mérité.

La considération de cette réalité ne
doit pas nous faire peur, mais nous
pousser à ressentir une douleur de
nos fautes, à formuler des
résolutions de progresser et à
éprouver la joie de la rencontre
définitive avec la Sainte Trinité. C'est
ce que le saint-père rappelle dans sa
dernière encyclique : Dès les tout
premiers temps, la perspective du
Jugement a influencé les chrétiens
jusque dans leur vie quotidienne
en tant que critère permettant
d'ordonner la vie présente, comme
appel à leur conscience et, en
même temps, comme espérance
dans la justice de Dieu[3].

C'est ce que l'autre formule prévue
pour ce rite met en relief : 
Convertissez-vous et croyez à
l'Évangile[4]. Pécheurs que nous



sommes, nous avons besoin du
pardon de Dieu. C'est pourquoi nous
sommes invités à changer en
profondeur, à redresser l'orientation
de notre pélerinage terrestre vers
l'objectif définitif, le bonheur éternel
avec Dieu. Je désire qu'en étant
remplis d'optimisme, nous voyons
dans ces mots l'exigence d'améliorer
notre vie jour après jour. Si nous
maintenons cette lutte, pour nous le
juge divin ne sera pas un juge, au
sens austère du mot. Il sera
simplement Jésus[5], « notre » Jésus,
un Dieu qui pardonne.

Méditons par conséquent ce que
saint Josémaria a écrit : Considérez
un instant cette merveilleuse
sollicitude de Dieu à notre égard,
de ce Dieu toujours disposé à nous
écouter, attentif en permanence à
la parole de l’homme. En tout
temps — mais spécialement
maintenant, parce que notre cœur
est bien disposé, décidé à se



purifier —, il nous écoute, et il ne
négligera pas le vœu d’un cœur
contrit et humilié (Ps 50, 19).[6]

Avec une pédagogie éprouvée, la
Sainte Église ne cesse de mettre sous
nos yeux les idées fondamentales
afin qu'elles restent bien gravées
dans notre tête et que nous ne les
oublions pas. Au début du carême,
alors que le prêtre agit dans la
cérémonie du mercredi des cendres,
l'Église nous invite à entonner un
cantique rempli d'espérance : 
Revenons à Dieu de tout notre cœur,
dans le jeûne, les larmes et le deuil !
Revenons au Seigneur notre Dieu, car
il est tendre et miséricordieux, lent à
la colère et plein d'amour.[7]

Nous considérons chaque année que
l'esprit du carême se résume en trois
pratiques traditionnelles de cette
période de l'année : la prière, la
pénitence, les œuvres de
miséricorde. Je vous ai invités à vous



arrêter sur ces trois points,
précisément à l'occasion de ce temps
liturgique. Je voudrais envisager
maintenant en particulier l'esprit de
pénitence, qui doit nous pousser à
réparer pour nos péchés et ceux de
tous les hommes, avec une douleur
d'amour et en nous réfugiant dans la
miséricorde divine.

Glosant l'appel du prophète Joël au
repentir - revenez à moi de tout votre
cœur - que la liturgie nous propose
au début du carême[8], saint Jérôme
s'exprime comme suit : « Que votre
pénitence intérieure se manifeste par
le jeûne, les pleurs et les larmes.
Ainsi, en jeûnant maintenant, vous
serez rassasiés plus tard ; en pleurant
maintenant, vous pourrez rire plus
tard ; en vous lamentant maintenant,
vous serez consolés plus tard (...). Ne
doutez pas du pardon, car, quelque
grandes qu'aient pu être vos fautes,
l'ampleur de sa miséricorde
remettra, sans nul doute,



l'abondance de vos nombreux péchés
»[9].

En premier lieu, réparons pour nos
propres péchés. Nous avons tous
reçu le baptême, qui a fait de nous
des enfants de Dieu et des membres
du corps mystique du Christ qu'est
l'Église. N'est-il pas logique que nous
répondions de tout notre cœur à tant
d'amour ? Néanmoins, nous devons
reconnaître que souvent, par
faiblesse, nous n'accomplissons pas
la Volonté de Dieu ou, tout au moins,
que nous ne répondons pas à son
Amour avec la promptitude et la
générosité qu'il est en droit
d'attendre de nous.

Comme notre Père souffrait de voir
tant de chrétiens oublier la grandeur
et la dignité de leur filiation divine !
Nous pouvons nous appliquer ce
qu'il écrivait : Réagis. — Écoute ce
que te dit le Saint-Esprit : Si
inimicus meus maledixisset mihi,



sustinuissem utique, que mon
ennemi m’offense, ce n’est pas
surprenant et c’est plus tolérable.
Mais toi… tu vero homo unanimis,
dux meus, et notus meus, qui simul
mecum dulces capiebas, toi, mon
ami, mon apôtre, qui t’assieds à
ma table et manges avec moi des
mets savoureux ![10]

Mes filles et les fils, sans jamais
perdre la paix, reconnaissons sans
ambages nos péchés et nos fautes : le
Seigneur est Père et très Père,
toujours disposé à nous prendre dans
ses bras. Soignons chaque jour les
minutes de l'examen de conscience,
sans devenir scrupuleux, mais avec
une conscience délicate, afin de
découvrir avec la lumière de l'Esprit
Saint ce qui s'est bien passé, ce qui a
été mal, ce que nous aurions pu
mieux faire. Face à ce qui a été bon,
réagissons avec une gratitude
sincère ; en présence de nos fautes,
implorons filialement le pardon de



Dieu ; et terminons toujours par un
acte de contrition, la douleur
d'amour, et une résolution bien
concrète de lutte, petite, peut-être,
mais animés d'un désir sérieux de
croissance intérieure.

De la sorte, quand nous aurons
recours au sacrement de la
pénitence, nous le ferons en étant
bien préparés et nous en tirerons
plus de profit surnaturel. Sommes-
nous conscients de ce que, en faisant
notre examen de conscience, une
pratique de vieille tradition
chrétienne, nous mettons notre âme
à nu devant le Seigneur ? Nous
rendons-nous compte de ce que Dieu
est disposé à nous accorder sa grâce
pour que l'aimions davantage ?

L'Église a recommandé et continue
de recommander la pratique de la
confession fréquente. Sans ce moyen
de sanctification personnelle, il serait
très difficile, pour ne pas dire



impossible, de maintenir un niveau
élevé de vie chrétienne. A fortiori
alors que les occasions de nous
écarter du Seigneur abondent dans le
milieu dans lequel nous vivons. C'est
pourquoi je ne me lasse pas de vous
encourager à continuer de réaliser
un apostolat intense et étendu de la
confession. Ne nous laissons pas
freiner par le respect humain, et
faisons naître chez nos amis, nos
parents, nos collègues ce désir
d'aider les gens que nous
rencontrons.

Dites à tous, y compris parce qu'ils
voient que nous sommes convaincus
de ce que nous disons, de profiter de
la grâce abondante du carême, pour
purifier leur âme à fond et découvrir
ou intensifier une fréquentation
intime du Seigneur. Ils se rempliront
de paix et seront plus heureux, car il
n'existe pas de joie plus grande que
de se savoir enfant de Dieu.
Amenons-les à fréquenter



régulièrement ce sacrement de la
joie, comme notre Père l'appelait.

Je vous parlais aussi de la nécessité
de demander pardon pour les péchés
d'autrui. Pour cela, point n'est besoin
d'accomplir de grandes tâches. Notre
Seigneur l'a déjà fait, en mourant sur
la Croix pour nous. Mais il désire que
nous unissions à son Sacrifice
rédempteur les petites mortifications
et pénitences que l'existence
comporte : la gêne d'une maladie,
l'incompréhension de notre
prochain, les difficultés du travail,
l'échec d'un plan que nous avions
échafaudé avec enthousiasme... Pour
accepter avec bonne humeur les
contrariétés de ce genre, qui
constituent une matière pour notre
sanctification personnelle, il
convient, en particulier au cours des
semaines qui viennent, d'ajouter
généreusement de petites
mortifications dans la nourriture, la
boisson, la commodité, dans les



moments de repos ou de loisir,
mortifications qui nous unissent
davantage à la Croix de Jésus-Christ
et nous préparent à obtenir
beaucoup de fruits de la Pâques.

Ne pensons pas que ces petitesses ont
peu de valeur. Notre fondateur nous
a appris que la valeur des actions et
des tâches dépend de l'amour de
Dieu avec lequel nous les
accomplissons, de la droiture avec
laquelle nous les réalisons. Rappelez-
vous ses paroles, qui nous apportent
toujours tant de lumière : Il n'existe
pas de différences dans l'Œuvre.
Un de vos frères peut être
balayeur et être très saint devant
Dieu, et avoir une efficacité
extraordinaire. Un autre peut
avoir une chaire professorale ou
être ministre ou président d'une
République et, s'il est aussi saint
que le balayeur, il aura le même
mérite, ni plus ni moins ; s'il est



moins parfait, il vaudra bien sûr
moins[11].

Benoît XVI a rappelé récemment à
tout le monde la validité pérenne de
cette façon de se comporter. Il a écrit
dans son encyclique sur l'espérance
que la pensée de pouvoir « offrir »
les petites peines du quotidien, qui
nous touchent toujours de
nouveau comme des piqûres plus
ou moins désagréables, leur
attribuant ainsi un sens, était une
forme de dévotion, peut-être
moins pratiquée aujourd'hui, mais
encore très répandue il n'y a pas si
longtemps[12]. Le pape ajoute, en
regrettant que ces marques d'amour
de Dieu aient pu tomber dans l'oubli,
que les âmes pieuses, en offrant ainsi
les contrariétés de la journée, sont
convaincues de pouvoir insérer
dans la grande compassion du
Christ leurs petites peines, qui
entraient ainsi d'une certaine
façon dans le trésor de compassion



dont le genre humain a besoin[13].
Et il conclut que nous devrions
peut-être nous demander vraiment
si une telle chose ne pourrait pas
redevenir une perspective
judicieuse pour nous aussi[14].
C'est une question que je vous
renvoie, pour que chacun de vous y
pense, en redécouvrant la valeur du 
sacrifice obscur et silencieux[15],
et pour que vous la fassiez retentir à
l'oreille des gens que vous
rencontrez.

Comme chaque mois, je vous
demande d'être très unis à mes
intentions. Priez maintenant de
façon toute spéciale pour le début du
travail apostolique stable en
Roumanie et en Indonésie. Les
premiers pas sont effectués en vue
de commencer cette année, si Dieu le
veut. Continuez aussi de prier pour
le pape et ses intentions, au nombre
desquelles une place importante
revient à l'union si désirée de tous les



chrétiens, à commencer par l'unité
plus profonde et plus surnaturelle
entre les catholiques.

Je désire également que vous priiez
chaque jour pour les malades : le
Seigneur nous accorde en abondance
le trésor de pouvoir nous occuper de
tant de personnes qui souffrent. Je
souhaite que, tout comme le Seigneur
allait chercher ceux qui souffraient
pour les guérir et les consoler, nous
fassions tous en sorte de nous
enrichir avec cette charité, qui est de
la véritable affection, en nous
occupant de ceux qui en ont besoin.

Je ne veux pas m'étendre davantage,
mais je vous demande d'avoir
recours au très cher don Alvaro, dont
nous célébrerons le saint patron le 19
février. Demandons-lui de nous
obtenir du Seigneur une charité
fraternelle surabondante, de sorte
que tous, dans l'Œuvre, à tout
moment et a fortiori si quelqu'un se



trouve malade, nous fassions
fortement l'expérience comme quoi
l'Opus Dei est une famille, une vraie
famille, dans laquelle nous nous
dépensons joyeusement pour les
autres.

Je vous bénis avec toute mon
affection,

Rome, le 1er février 2008

[1] BENOÎT XVI, Discours de
l'audience générale, 21 février 2007.

[2] MISSEL ROMAIN, Mercredi des
Cendres, Imposition des cendres (cf.
Gn 3, 19).

[3] BENOÎT XVI, encyclique Spe salvi,
30 novembre 2007, n° 41.

[4] MISSEL ROMAIN, Mercredi des
Cendres, Imposition des cendres (cf.
Mc 1, 15).

[5] SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
168.



[6] SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 57.

[7] MISSEL ROMAIN, Mercredi des
Cendres, Antienne pour l'imposition
des cendres (cf. Jl 2, 13)

[8] Cf. MISSEL ROMAIN, Mercredi des
Cendres, Première lecture (Jl 2, 12).

[9] SAINT JÉRÔME, Commentaire sur
le livre du prophète Joël 2, 12-13.

[10] SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
244.

[11] SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une réunion, 21 janvier
1962.

[12] BENOÎT XVI, encyclique Spe
salvi, 30 novembre 2007, n° 42.

[13] Ibid. [14] Ibid. [15] Cf. SAINT
JOSÉMARIA, Chemin, n° 185 et 509.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-
prelat-fevrier-2008/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-fevrier-2008/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-fevrier-2008/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-fevrier-2008/

	Lettre du Prélat (février 2008)

