
opusdei.org

Lettre du prélat
(août 2009)

Lettre mensuelle du prélat de
l'Opus Dei, écrite depuis
Mexico. Les fêtes mariales sont
le fil conducteur de cette lettre,
et Mgr Echevarria s'en sert
pour nous encourager à imiter
la vie ordinaire de la Mère de
Dieu, vie qui fut pourtant si
proche de celle du Christ.

04/08/2009

Très chers, que Jésus me garde mes
filles et mes fils!



Assumpta est Maria in cœlum, gaudet
exercitus angelorum[1]; Marie a été
élevée au ciel, corps et âme, et les
anges participent de cette joie. Nous
autres chrétiens, nous remplissons
aussi tous de joie, parce que la Sainte
Vierge vit éternellement dans la
plénitude de Dieu, contemple et aime
la Très Sainte Trinité dans la gloire
du Ciel.

Alors que nous nous approchons de
la solennité du 15 août, Assomption
de Notre Dame, je veux vous
rappeler que cette grande fête nous
pousse à lever le regard vers le
Ciel. Ce n'est pas un ciel fait d'idées
abstraites, ni même un ciel
imaginaire créé par l'art, mais le
ciel de la vraie réalité, qui est Dieu
lui-même: Dieu est le ciel. C'est lui
notre destination et la demeure
éternelle, dont nous provenons et
vers laquelle nous tendons (...)
C'est une occasion pour s'élever
avec Marie sur les hauteurs de



l'esprit, où l'on respire l'air pur de
la vie surnaturelle et où l'on
contemple la beauté la plus
authentique, celle de la sainteté[2].
Comment, et avec quelle assiduité
recourons-nous à la Sainte Vierge
pour procéder toujours et en tout
avec sens surnaturel ? Demandons-
nous à notre Mère de faire croître en
nos âmes l'esprit contemplatif ?

Les paroles de Benoît XVI, que je
viens de citer, constituent une
introduction efficace au mystère de
foi que nous nous apprêtons à
savourer une fois encore. Comme l'a
écrit saint Josémaria,mystère
d’amour que celui-ci. La raison
humaine ne parvient pas à le
comprendre. Seule la foi réussit à
expliquer qu’une créature ait pu
être élevée à une telle dignité,
qu’elle devienne l’objet aimé de
toutes les complaisances de la
Trinité. Nous savons que c’est un
secret divin. Mais, parce qu’il



s’agit de notre mère, nous avons
plus de facilité que d’autres — si
l’on peut dire — pour comprendre
cette vérité de foi[3].Recourons à
saint Josémaria, qui contemple Dieu
face à face, ainsi que la Sainte
Humanité de Jésus-Christ, la Sainte
Vierge, les anges et les autres saints,
en désirant par-dessus tout qu'il nous
obtienne la lumière du Seigneur
pour approfondir cette vérité de foi,
et ainsi mieux aimer et admirer
Sainte Marie. 

Je vous suggère, en premier lieu, de
considérer en profondeur la réponse
quotidienne de la Sainte Vierge, de
nous arrêter, dans notre méditation
personnelle, sur les passages de la
Sainte Écriture qui nous parlent
d'Elle: même s'ils sont peu
nombreux, ils renferment déjà toutes
les magnalia Dei, les grandes choses
que le Saint Esprit a voulu nous
révéler concernant la Mère de Dieu,
qui est notre Mère: une richesse



immense, qu'il nous incombe à
chacun de découvrir, toujours guidés
par le Magistère de l'Église. Je vous
conseille aussi de revoir un traité de
mariologie et de vous efforcer
d'approfondir, par une lecture
méditée et attentive, les choses
ineffables qu'accomplit dans la
Sainte Vierge le Tout-Puissant, dont le
nom est Saint[4].

Le cantique du Magnificat, qui jaillit
des lèvres et du cœur de Marie, sous
l'inspiration du Saint-Esprit, se
présente à nous comme la meilleure
école pour connaître, fréquenter et
imiter notre Mère: c'est un portrait,
une véritable icône de Marie, dans
lequel nous pouvons la voir telle
qu'elle est[5].

Prêtons spécialement attention à sa
vie de prière. C'est ainsi que nous la
découvrons en contemplant le
premier mystère joyeux du Rosaire. 
Marie, la Dame au doux nom, est



en prière. Toi, tu es dans cette
maison tout ce que tu voudras : un
ami, un serviteur, un curieux, un
voisin[6]. Plongeons-nous pour de
bon dans cette scène, afin d'accueillir
vraiment l'invitation de saint
Josémaria. Efforçons-nous de trouver
chacun, chacune, notre place, en
méditant chaque jour cet événement
clé de l'histoire de notre salut, et
également dans la récitation de
l'Angelus et du Rosaire. Nous
pouvons penser à la Sainte Vierge,
qui est en conversation constante
avec Dieu, et qui se trouve ainsi
lorsque l'Archange lui transmet le
message divin. Il en est de même
pour le deuxième mystère lumineux.
La demande pleine de confiance que
fait la Sainte Vierge quand elle
intervient aux noces de Cana, a pour
effet que Jésus y réalise son premier
miracle, anticipant en quelque sorte 
son heure, et l'obtention du don de la
foi pour les premiers qui devaient
suivre son Fils, comme le fait



remarquer l'Évangile avec ces
quelques mots:ses disciples crurent
en Lui[7]. 

C'est justement saint Jean, le disciple
très aimé, qui nous rapporte cela. Il
nous apprend que la Très Sainte
Vierge, qui s'était jusqu'alors occupée
de son Fils pendant ses années de vie
cachée à Nazareth, a été appelée à
continuer de collaborer directement
au mystère de la Rédemption. Ce
dessein divin transparaît dans la
réponse du Christ à la demande
pressante de sa Mère: Femme, que me
veux-tu ? Mon heure n'est pas encore
venue[8]. Le Seigneur fait ainsi
allusion au sacrifice de la Croix.
Lorsque ce moment arrivera, il
voudra — logique humaine et
surnaturelle à la fois — que sa Mère
se trouve près de lui, comme une
nouvelle Ève, afin qu'elle puisse
collaborer à la restauration de la vie
surnaturelle des âmes. C'est toujours
saint Jean qui le rapporte: Près de la



croix de Jésus se tenaient Marie, sa
mère, Marie, femme de Clopas, et
Marie de Magdala. Voyant sa mère et
près d'elle le disciple qu'il aimait,
Jésus dit à sa mère: « Femme, voici ton
fils. » Puis il dit au disciple: « Voici ta
mère. »; à partir de cette heure les
disciple la prit chez lui[9].

Je vous rappelais, avec des paroles
du pape, que la solennité de
l'Assomption nous invite à lever les
yeux vers le Ciel, cette demeure
définitive vers laquelle nous nous
dirigeons, mais sans oublier —c'est là
un autre enseignement de Marie —
qu'avant d'être transportée corps et
âme vers la gloire, la Sainte Vierge a
accompagné de près le Christ dans sa
Passion et dans sa mort
rédemptrices. La nouvelle Ève a
suivi le nouvel Adam dans la
souffrance, dans la Passion, et
ainsi également dans la joie
définitive. Le Christ représente les
prémices, mais sa chair ressuscitée



est inséparable de celle de sa mère
terrestre, Marie, et en Elle toute
l'humanité est impliquée dans
l'Assomption vers Dieu, et avec
Elle toute la Création (...) Ainsi
naissent les nouveaux cieux et la
terre nouvelle, où il n'y aura plus
ni pleurs, ni lamentations, parce
que la mort n'y sera plus (cf. Ap 21,
1-4).[10]

La collaboration de la Sainte Vierge
au sacrifice de la Croix a été unique.
C'est pourquoi l'Église l'honore « sous
les titres d'Avocate, d'Auxiliatrice,
d'Aide et de Médiatrice », sans que
cela « n'enlève ni n'ajoute rien à la
dignité et à l'action du Christ, seul
Médiateur[11]. » C'est cette
coopération très étroite à l'œuvre de
la Rédemption qui justifie également
le titre deFemme eucharistique, sous
lequel Jean-Paul II l'invoque dans sa
dernière encyclique. La Sainte
Eucharistie est l'actualisation
sacramentelle du sacrifice de la



Croix, ce qui s'est réalisé au Calvaire
devenant présent dans la Sainte
Messe. Et il convient de ne pas
oublier que, sur le Golgotha, le
Seigneur a manifesté à la Sainte
Vierge sa nouvelle maternité. « Les
paroles de Jésus, remarque Jean-Paul
II, revêtent leur signification la plus
authentique dans le cadre de sa
mission salvatrice. Prononcées au
moment du sacrifice rédempteur,
cette circonstance leur confère leur
valeur la plus haute. En effet
l'évangéliste, après les paroles dites
par Jésus à sa Mère, ajoute une incise
significative « Jésus, sachant que tout
était achevé désormais » (Jn, 19, 28),
comme s'il voulait souligner que son
sacrifice avait culminé au moment
où il avait confié sa Mère à Jean et,
en lui, à tous les hommes, dont Elle
devient la Mère dans l'œuvre du
salut[12]»

Dans chaque messe, la Sainte Vierge
se trouve mystérieusement présente



près de l'autel où s'actualise de façon
non sanglante le Sacrifice de la Croix.
Cet insondable mystère — écrit
saint Josémaria — laisse entrevoir,
comme à travers des voiles, le
visage très pur de Marie : Fille de
Dieu le Père, Mère de Dieu le Fils,
Épouse de Dieu le Saint-Esprit[13].
Telle est la ferme conviction de
l'Église, qu'une des prières que la
liturgie propose aux prêtres
lorsqu'ils se disposent à célébrer le
Saint Sacrifice exprime : Ô Mère de
piété et de miséricorde, Très sainte
Vierge Marie (...), j'ai recours à ta
pitié, afin que, de même que tu t'es
trouvée près de ton très doux Fils
cloué sur la Croix, tu sois aussi près
de moi, misérable pécheur, et près de
tous les fidèles qui, ici et dans la
Sainte Église allons participer à ce
divin sacrifice[14]. As-tu recours
filialement à Elle, chaque jour, avant
de célébrer ou de participer à la
Sainte Messe? 



De Bethléem au Golgotha, la Sainte
Vierge a su montrer le Christ aux
disciples de son Fils, hommes et
femmes, les mener au Christ: si Jean,
Marie de Magdala, Salomé et les
autres femmes —comme le précisent
les évangiles— sont demeurés fermes
près de la Croix de Jésus, et ont été
ensuite les témoins de sa
résurrection, ceci est dû au fait qu'ils
ne se sont pas séparés de Marie en
ces moments-là, qu'ils l'ont accueillie
chez eux, dans tout leur itinéraire
spirituel, à partir de cet instant
ineffable où le Christ les a confiés à
sa mère sur le Calvaire.

Mes filles et mes fils, celle qui est
toute à Dieu, Femme eucharistique et
Maîtresse de prière, veut que nous la
fréquentions, que nous lui
demandions de nous apprendre à
nous éprendre de Jésus-Christ de tout
notre cœur, de toute notre âme, afin
de lui répondre avec une totale
fidélité à tout moment et en toute



circonstance. C'est un grand mystère
d'amour qui nous est proposé en la
fête de l'Assomption de la Vierge: Le
Christ a vaincu la mort avec la
toute-puissance de son amour. Seul
l'amour est tout-puissant. Cet
amour a poussé le Christ à mourir
pour nous et ainsi à vaincre la
mort. Oui, seul l'amour fait entrer
dans le royaume de la vie ! Et
Marie y est entrée derrière le Fils,
associée à sa gloire, après avoir été
associée à sa passion. Elle y est
entrée avec un élan irréfrénable,
en conservant ouverte après elle la
voie pour nous tous. Et c'est
pourquoi nous l'invoquons
aujourd'hui: "Porte du ciel",
"Reine des anges" et "Refuge des
pécheurs"[15].

Égrenons pieusement les litanies et
les autres prières mariales, l'Ave
Maria, le Salve, le Rosaire et les
oraisons jaculatoires que notre
affection filiale nous suggérera, avec



une particulière dévotion, une piété
filiale, car Marie, Vierge sans tache,
a réparé la chute d’Ève : et elle
écrase de son talon immaculé la
tête du serpent infernal[16]. Unis à
ce grand amoureux de la Vierge que
fut et continue d'être saint Josémaria,
admirons encore plus comment le
Père, le Fils et le Saint-Esprit la
couronnent en tant qu’Impératrice
de l’univers. Et les anges, ses
sujets, lui rendent hommage..., et
les patriarches, les prophètes et les
Apôtres..., et les martyrs, les
confesseurs, les vierges et tous les
saints..., et tous les pécheurs, et toi
et moi[17]. Nous comportons-nous
ainsi ?

Saint Josémaria avait l'habitude de
signer Mariano les lettres et
documents de famille. Mettons-nous
donc àl'école de Mariano, en l'imitant
dans sa tendre dévotion pour la Très
Sainte Vierge, comme des petits
enfants qui à tout moment, sentent



qu'ils ont besoin des soins de leur
mère.

En outre sainte Marie s'est toujours
montrée Mère de l'Opus Dei, depuis
sa naissance, et l'Œuvre s'est
développée à l'ombre de son
manteau. Elle nous a précédés,
accompagnés et suivis à toutes les
étapes de notre histoire familiale et
de notre pèlerinage personnel. Nous
rappelons au mois d'août quelques-
uns de ces moments: la Consécration
de l'Œuvre au très Doux Cœur de la
Vierge à Lorette, le 15 août 1951, que
nous renouvelons chaque année;
l'invitation à recourir à la
miséricorde divine par le recours au 
Trône de la Gloire qu'est Marie, le 23
août 1971... Et tant d'autres
interventions de la Reine des cieux et
de la terre que nous ne pouvons
énumérer maintenant. 

Je suis actuellement au Mexique, où
je suis venu pour participer à la



dédicace de l'église construite en
l'honneur de saint Josémaria, dans le
District Fédéral. Avec chacune et
chacun d'entre nous, je rends
également grâces à Dieu, parce que
cette circonstance m'a permis de
prier devant la Vierge de Guadeloupe
dans la Villa, me rappelant
l'itinéraire de saint Josémaria en
1970. Quelques-unes des intentions
qui étaient dans le cœur de notre
fondateur sont encore totalement
actuelles; d'autres se sont accomplies,
grâce à l'intercession de notre Mère.
J'y suis venu, j'y insiste, au nom de
toutes et de tous, qui sommes en ce
moment dans l'Œuvre, et de tous
ceux qui y viendront au cours des
siècles, afin de prier pour l'Église,
pour le pape, et ses collaborateurs,
pour les évêques et les prêtres du
monde entier — tout
particulièrement en cette Année
sacerdotale —, pour l'Opus Dei et
tout le peuple chrétien, pour que
nous nous éprenions



personnellement chaque jour
davantage de Jésus-Christ. J'ai très
présente à l'esprit cette locution qui a
tant ému saint Josémaria, et qu'il
nous a tout de suite relatée avec une
émotion visible en août 1970. Nous
l'avons vu alors très désireux de se
comporter comme un priant
persévérant. Le Seigneur a imprimé
dans son âme ces mots, clama ne
cesses[18], que je souhaite que nous
fassions nôtres dans notre vie de
piété et nos occupations.

Accompagnez-moi dans mes prières,
en particulier le15 août, lorsque nous
renouvellerons la consécration au
très Doux Cœur de Notre Dame, et
approfondissons beaucoup cette
recommandation de saint Josémaria: 
adeamus cum fiducia ad thronum
gloriæ, ut misericordiam
consequamur (cf. Hb,4,
16.).Souvenez-vous en bien dans
ces moments-là, et après
également. Je dirais volontiers



qu'il s'agit là d'une volonté de
Dieu, à savoir que nous placions
notre vie intérieure dans l'axe de
ces paroles que je viens de
reproduire. Vous les entendrez
parfois sans bruit de paroles, dans
l'intimité de votre âme, quand
vous vous y attendrez le moins.
Adeamus cum fiducia: allez, je le
répète, avec confiance au très
Doux Cœur de Marie, qui est notre
Mère, et la Mère de Jésus. Et avec
Elle, médiatrice de toutes grâces,
au Très Sacré et Très
miséricordieux Cœur de Jésus-
Christ. Avec confiance aussi, et en
lui offrant réparation pour tant
d'offenses. Que ne manque jamais
un mot affectueux: quand vous
travaillez, quand vous priez,
quand vous vous reposez, et aussi
à l'occasion des activités qui vous
semblent moins importantes:
quand vous vous amusez, quand
vous racontez une anecdote,
quand vous faites un moment de



sport... : avec toute votre vie en un
mot. Mettez en tout un fondement
surnaturel, et une volonté
d'intimité avec Dieu[19].

Avec toute mon affection, je vous
bénis

votre Père

+ Xavier

Mexico, le 1er août 2009 [1] MISSEL
ROMAIN, Assomption de Notre
Dame, Acclamation avant l'Évangile.

[2] BENOÎT XVI, Homélie en la
solennité de l'Assomption, 15 août
2008.

[3] SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n. 171.

[4] Lc, 1, 49.

[5] Benoît XVI, Homélie en la
solennité de l'Assomption, 15 août
2005.



[6] SAINT JOSÉMARIA, Saint Rosaire,
premier mystère joyeux.

[7] Jn, 2, 11.

[8] Ibid. 4.

[9] Jn 19, 25-27.

[10] BENOÎT XVI, Homélie en la
solennité de l'Assomption, 15 août
2008.

[11] Concile Vatican II, Const. Dogm. 
Lumen Gentium, n. 62.

[12] Jean-Paul II, Discours dans
l'audience générale du 23 avril 1997.

[13] SAINT JOSÉMARIA, La Virgen del
Pilar, article publié dans « Libro de
Aragón », Saragosse 1976.

[14] MISSEL ROMAIN, Prières
préparatoires à la Sainte Messe.



[15] BENOÎT XVI, Homélie en la
solennité de l'Assomption, 15 août
2008.

[16] SAINT JOSÉMARIA, Saint
Rosaire, cinquième mystère glorieux.

[17] Ibid.

[18] Is 58, 1.

[19] SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
dans une réunion, 9 septembre 1971.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-
prelat-aout-2009/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-aout-2009/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-aout-2009/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-aout-2009/

	Lettre du prélat (août 2009)

