
opusdei.org

Lettre du Prélat (10
février 2024) | Sur
l'obéissance

Dans cette nouvelle lettre
pastorale, le prélat de l'Opus
Dei réfléchit sur l'obéissance à
la lumière du message chrétien
et de la réalité vocationnelle de
l'Œuvre.

10/02/2024

Télécharger au format :

ePub ► Lettre du Prélat (10 février
2024) Obéissance

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Lettre%2010%20fevrier%202024%20-%20Mgr%20Fernando%20Ocariz20240207115922759285.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Lettre%2010%20fevrier%202024%20-%20Mgr%20Fernando%20Ocariz20240207115922759285.epub


Mobi ► Lettre du Prélat (10 février
2024) Obéissance

PDF ► Lettre du Prélat (10 février
2024) Obéissance

Google Play Books ► Lettre du Prélat
(10 février 2024) Obéissance

Très chers, que Jésus me garde mes
filles et mes fils !

1. Je vous ai écrit il y a quelques
années une lettre sur la liberté.
Chacun d’entre nous l’aura sûrement
méditée pour la mettre en pratique.
Je vous rappelais alors que nous
sommes appelés à agir par amour, et
non simplement par obligation. Nous
voulons suivre le Seigneur de très
près et accomplir sa volonté, mus par
le désir de répondre à son amour.
Maintenant je vous écris sur
l’obéissance qui peut sembler, à

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Lettre%2010%20fevrier%202024%20-%20Mgr%20Fernando%20Ocariz20240207115913847286.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Lettre%2010%20fevrier%202024%20-%20Mgr%20Fernando%20Ocariz20240207115913847286.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/lettre%20pastorale%2010%20fe%CC%81vrier%20202420240207115530409489.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/lettre%20pastorale%2010%20fe%CC%81vrier%20202420240207115530409489.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=CKjyEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=CKjyEAAAQBAJ
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-9-janvier-2018/


première vue, s’opposer à la liberté.
Nous savons pourtant très bien que
la véritable obéissance est en réalité
une conséquence de la liberté, et
qu’en outre, contrairement à ce
qu’on serait en droit d’attendre d’un
point de vue simplement humain,
l’obéissance chrétienne renvoie à
une liberté de plus en plus grande.

Il y a quelques dizaines d’années, un
grand intellectuel qui avait scruté les
œuvres de saint Josémaria mettait en
évidence un précieux apport de
notre fondateur : le fait d’avoir
souligné que dans la vie chrétienne il
existe comme une priorité de la
liberté sur l’obéissance[1]. Nous
obéissons parce que nous avons envie
d’accomplir la volonté de Dieu, parce
que tel est le désir le plus profond de
notre âme. De fait, une obéissance
sans liberté n’est pas digne de la
personne humaine, ni, par
conséquent, d’un fils ou d’une fille de
Dieu.



Nous savons que l’amour est bien
différent d’une inclination plus ou
moins passagère de la sensibilité ;
l’amour suppose la disposition à
donner sa vie pour quelqu’un (cf. Jn
15, 13). C’est pourquoi l’une de ses
manifestations les plus profondes est
d’identifier sa volonté à celle de la
personne aimée : « Je veux ce que tu
voudras, je veux parce que tu le
veux, je veux comme tu le voudras, je
veux quand tu le voudras… »[2].

2. Nous avons souvent considéré, de
façon plus ou moins approfondie, le
plan d’amour de Dieu sur le monde :
la création et l’élévation surnaturelle,
par pur amour, afin que chaque
homme et chaque femme partage la
félicité de la Trinité, et connaisse une
existence pleine, qui comble toutes
les aspirations de leurs cœurs. Mais,
dès l’origine, le péché s’est introduit
dans le monde : le péché de nos
premiers parents, qui fut



fondamentalement une
désobéissance.

Nous ne nous lasserons jamais, pour
autant, de considérer avec
reconnaissance que Dieu n’a pas
voulu nous abandonner à notre sort.
Par une décision très libre de son
amour, que nous ne pouvons pas
comprendre parce qu’elle outrepasse
les pauvres lumières de notre
intelligence, il a envoyé son Fils
Unique pour rétablir notre amitié
avec Lui. Quand Jésus meurt sur la
Croix pour toute l’humanité, pour toi
et pour moi, il livre sa vie dans un
acte de pleine obéissance à la volonté
de son Père. Liberté et obéissance
sont entrelacées dans l’histoire du
Salut. Les lamentables conséquences
de la désobéissance humaine sont
rachetées par l’obéissance du Christ.
Sa grâce nous offre la possibilité de
vivre avec la liberté des enfants de
Dieu.



3. Je désire vous inviter au fil de ces
pages à méditer ensemble certains
aspects de la vertu de l’obéissance, si
centrale dans notre foi et, en même
temps, si présente dans la vie de
chacun. La nécessité de l’obéissance
est une réalité humaine à toute sorte
de niveaux, car il existe des lois et
des normes qui obligent : depuis le
contenu de la loi naturelle jusqu’aux
lois de la société ; depuis l’obéissance
des enfants envers leurs parents
jusqu’à l’obéissance de ceux qui se
sont engagés sérieusement devant
d’autres personnes ou dans des
institutions. De façon analogue, il
faut mentionner l’obéissance à sa
propre conscience, et, dans un sens
encore plus large, on parle aussi
d’obéissance dans le fait de suivre
des conseils spirituels.

Il est facile de constater, car nous
sommes plongés dedans, que la
culture actuelle tient rarement
l’obéissance pour quelque chose de



positif, mais plutôt comme quelque
chose que l’on cherche à éluder
autant que possible, parce qu’elle
semble s’opposer à la grande valeur
de la liberté. À cela s’ajoutent une
certaine crise des figures de
l’autorité et une conception négative
de la dépendance, quand elle prive
de la capacité de juger et de décider
par soi-même. C’est ainsi que la
sensibilité actuelle devant tout genre
d’abus de pouvoir, ce qui est en soi
positif et nécessaire, peut en venir à
mettre en cause injustement toute
forme d’autorité. Il existe, en effet,
une tendance innée à la
désobéissance, héritage du péché
originel, quand « l’homme, tenté par
le diable, a laissé mourir dans son
cœur la confiance envers son
créateur (cf. Gn 3, 1-11) et, abusant
de sa liberté, il désobéit au
commandement de Dieu »[3].

Pour comprendre toute la valeur de
l’obéissance et sa connexion



essentielle avec la liberté, nous avons
besoin de dépasser ces niveaux
nécessaires de l’obéissance dans la
société humaine et de considérer
Jésus-Christ. C’est là un autre aspect
de sa centralité et il doit être
l’objectif de notre vie, afin que le
Christ règne dans nos cœurs et
oriente toute notre existence.

« Apprenons de Jésus à vivre
l’obéissance. Il a voulu que la plume
de l’évangéliste nous rapporte cette
merveilleuse biographie qui tient en
trois mots latins : erat subditus illis
(Lc 2, 51). Voyez comme l’obéissance
est nécessaire à un enfant de Dieu, si
Dieu lui-même est venu pour obéir à
deux créatures, très parfaites, mais
des créatures : Sainte Marie — Dieu
seul est au-dessus d’elle — et saint
Joseph ! Et Jésus leur a obéi »[4]. Le
Fils de Dieu a voulu être pleinement
homme, et obéir comme tout bon fils
à Marie et à Joseph, car il obéissait
ainsi à Dieu le Père. Et cette



obéissance a caractérisé toute sa vie
sur la terre, jusqu’à l’obéissance de la
Croix (cf. Ph 2, 7-8).

Obéir à Dieu

4. Dans l’absolu, Dieu seul est digne
d’obéissance toujours et à tout
moment, parce que Lui seul connaît
pleinement le chemin qui mène
chacun de nous au bonheur. « Si tu
écoutes attentivement la voix du
Seigneur ton Dieu, si tu veilles à
mettre en pratique tous ses
commandements que moi je te
donne aujourd’hui, alors le Seigneur
ton Dieu te placera plus haut que
toutes les nations de la terre » (Dt 28
1), dit Moïse avant de décrire toutes
les bénédictions que cette obéissance
allait supposer pour le peuple.

Toute la révélation biblique est, en
quelque sorte, une pédagogie de
l’obéissance, afin qu’elle soit plus
intelligente et plus libre ; une
obéissance qui nous mène à la pleine



réalisation de ce que nous sommes, à
l’identification de notre volonté à
celle de Dieu, à un oui sans
conditions. C’est pourquoi, par les
prophètes et malgré les multiples
trahisons des siens, le Seigneur ne
cesse de rappeler à son peuple : «
Écoutez ma voix : je serai votre Dieu,
et vous, vous serez mon peuple ; vous
suivrez tous les chemins que je vous
prescris, afin que vous soyez
heureux » (Jr 7, 23). Nos modestes
objectifs prennent une autre
dimension quand ils s’intègrent aux
siens ; rien ne nous convient mieux
que de suivre les chemins de Dieu.

Le Christ lui-même se présente à
nous comme le fils obéissant. En
premier lieu, il obéit à Marie et à
Joseph, à sa parenté et aux autorités.
Mais surtout il obéit à Dieu le Père.
Jésus se nourrit de faire la volonté du
Père : « Ma nourriture est de faire la
volonté de Celui qui m’a envoyé et
d’accomplir son œuvre » (Jn 4, 34).



Même dans les moments les plus
difficiles, le Fils fait sienne la volonté
du Père, sans rien ignorer de ce qu’il
va endurer : « Père, si tu le veux,
éloigne de moi cette coupe ; mais que
ne soit pas faite ma volonté, mais la
tienne » (Lc 22, 42). Saint Paul écrit
que Jésus, « devenant semblable aux
hommes, s’est abaissé lui-même, se
faisant obéissant jusqu’à la mort, et à
la mort de la croix » (Ph 2, 6-8).

Or ce n’est pas seulement la mort du
Christ en elle-même qui nous a
obtenu le salut, mais son obéissance
libre et par amour au Père, qui le fait
devenir l’un de nous et donner sa vie
pour chacun : « Par l’obéissance d’un
seul la multitude sera rendue juste
» (Rm 5, 19). Cette obéissance ne se
limite pas à quelques circonstances
particulières, mais est une manière
d’agir à tout moment, dans une
docilité « jusqu’à la fin » (Jn 13, 1).



5. Saint Pierre répond à l’autorité
nationale et religieuse qui lui interdit
de prêcher Jésus : « Il faut obéir à
Dieu plutôt qu’aux hommes » (Ac
5,29). Mais Benoît XVI précise : « Cela
suppose que nous connaissions
réellement Dieu et que nous voulions
lui obéir vraiment. Dieu n'est pas un
prétexte pour la propre volonté, mais
c'est réellement Lui qui nous appelle
et nous invite, si cela était nécessaire,
également au martyre. Aussi, devant
cette parole qui initie une nouvelle
histoire de la liberté dans le monde,
demandons surtout de connaître
Dieu, et, connaissant Dieu,
d’apprendre la véritable obéissance
qui est le fondement de la liberté
humaine »[5].

Qui connaît Dieu se placera dans
cette continuelle recherche, plein
d’espérance et de confiance : on ne
peut attendre de lui que des
bénédictions, bien que parfois elles
nous paraissent obscures ou



incompréhensibles, ou qu’elles nous
fassent souffrir. En ce sens, cette
attitude d’obéissance s’exprime dans
la prière personnelle : « Seigneur,
disait saint Josémaria, nous voici
disposés à écouter tout ce que tu
veux nous dire. Parle-nous, nous
sommes attentifs à ta voix. Que tes
paroles, tombant dans notre âme,
enflamment notre volonté afin
qu’elle se lance à ton service avec
ferveur »[6].

Volonté divine et médiation
humaine

6. Ce que Dieu veut de nous se
présente souvent de façon indirecte.
D’abord, par l’intermédiaire de
l’Église, corps mystique du Christ : «
L’obéissance est l’option
fondamentale pour accueillir celui
qui a été placé devant nous comme
signe concret de ce sacrement
universel du salut qu’est l’Église »[7].
Dieu peut aussi nous faire voir sa



volonté par l’entremise des
personnes qui nous entourent,
revêtues d’une plus ou moins grande
autorité, en fonction de l’instance et
du contexte. Savoir que Dieu peut
nous parler à travers d’autres
personnes ou des événements plus
ou moins courants, la conviction que
nous pouvons ainsi l’entendre nous
parler, engendre en nous une docilité
face à ses desseins, qui se cachent
aussi dans ce que nous disent ceux
qui nous accompagnent sur notre
chemin.

Saint Josémaria, sachant combien
cette médiation est délicate —
écouter Dieu mais à travers des
hommes et des femmes ordinaires —,
conseillait une attitude d’humilité, de
sincérité et de silence intérieur : « Il
arrive, en effet, au Seigneur de
suggérer son vouloir comme à voix
basse, tout au fond de la conscience :
il faut alors l’écouter avec attention,
pour percevoir cette voix et lui être



fidèle. Mais il nous parle le plus
souvent à travers les autres, et il peut
arriver qu’en voyant leurs défauts,
ou en nous demandant s’ils sont bien
informés, s’ils ont bien compris
toutes les données du problème,
nous nous sentions autorisés à ne pas
obéir. Or il y a peut-être une raison
divine à cela, car Dieu ne nous force
pas à obéir aveuglément. Il attend de
nous au contraire une obéissance
intelligente, et nous devons ressentir
la responsabilité d’aider les autres
avec la lumière de notre intelligence.
Mais soyons sincères envers nous-
mêmes : demandons-nous à chaque
fois si c’est l’amour de la vérité qui
nous pousse, ou si c’est l’égoïsme et
l’attachement à notre propre
jugement »[8].

7. Par ailleurs, il faut tenir compte du
fait que ceux qui exercent une
autorité à divers niveaux n’ont pas
été appelés à le faire parce qu’ils
étaient parfaits. Nous n’avons pas



recours à l’autorité en raison de ses
qualités : « Celui qui est à la tête ne
donne pas l’exemple ?… Quel
dommage ! — Mais lui obéis-tu pour
ses qualités personnelles ?… Ou bien
traduis-tu à ta convenance les mots
de saint Paul, obedite præpositis
vestris, obéissez à vos supérieurs, en
y interpolant quelque chose comme :
à condition que le supérieur ait des
qualités qui me plaisent ? »[9].

Cela ne veut pas dire non plus que
ceux qui orientent et conseillent ne
puissent pas se tromper ; ils en sont
tout à fait conscients et, le cas
échéant, ils demanderont pardon.
Que l’on puisse se tromper, d’une
façon ou d’une autre, selon
l’importance du sujet et du domaine
dont il s’agit, pourra toujours être
vécu avec intelligence et sincérité,
dans un contexte de foi et de
confiance surnaturelles. Et aussi avec
humilité, parce qu’il est raisonnable
de douter, au moins un peu, de notre



propre jugement et de dialoguer en
toute transparence avec l’autorité
quand il nous semble qu’elle s’est
trompée.

Saint Thomas, de son côté, précise
que l’obéissance est la vertu qui
incline à accomplir le
commandement légitime du
supérieur, dans la mesure où cette
obéissance manifeste la volonté de
Dieu[10]. Évidemment, tout
commandement légitime n’est pas
forcément le meilleur possible ;
l’obéissance sera pourtant féconde
parce que le Seigneur accorde
souvent plus de valeur à l’humilité et
à l’unité qu’au fait d’avoir plus ou
moins raison. D’où l’importance du
point de vue surnaturel, de ne pas en
rester à une simple appréciation
humaine des indications reçues.

En tous cas, ceux qui exercent
l’autorité doivent être extrêmement
délicats pour ne pas imposer



inutilement leurs façons de voir, et
pour éviter que leurs indications ou
conseils puissent être pris comme
une expression transparente de la
volonté de Dieu. Comme je vous
l’écrivais dans ma lettre du 9 janvier
2018, « diriger les âmes avec respect
c’est, en premier lieu, respecter avec
délicatesse l’intimité des consciences,
sans confondre actes de
gouvernement et accompagnement
spirituel. D’autre part, ce respect
conduit à faire la différence entre un
ordre et ce qui ne serait
qu’exhortation avisée, conseil ou
suggestion. En troisième lieu, mais ce
n’est pas un moindre sujet, diriger
c’est gouverner en faisant
suffisamment confiance aux autres
pour que l’on puisse toujours tenir
compte, autant que possible, de
l’opinion des personnes concernées
» (no 13).

Considérons surtout l’exemple du
Christ : « Jésus obéit, et il obéit à



Joseph et à Marie. Dieu est venu sur
terre pour obéir, et pour obéir aux
créatures »[11]. Il est significatif
qu’après la réponse à ses parents
dans le temple — « il me faut être
aux affaires de mon Père » — saint
Luc ajoute que Jésus « erat subditus
illis, il leur était soumis » (cf. Lc 2,
49-51). Suivre la volonté de Dieu, ce
que nous devons chercher toujours
et en tout, se trouve souvent dans le
fait de suivre avec confiance
certaines personnes.

Obéissance et liberté

8. Jamais il n’y eut dans l’histoire de
l’humanité d’acte aussi
profondément libre que le sacrifice
du Seigneur sur la Croix (cf. Jn 10,
17-18). « Cela peut sembler
paradoxal, mais le Seigneur a vécu
l'apogée de sa liberté sur la croix,
comme sommet de l'amour.
Lorsqu'on lui criait, alors qu'il était
sur le Calvaire : "Si tu es le Fils de



Dieu, descends de la Croix !", il
démontra sa liberté de Fils
précisément en restant sur le gibet
pour accomplir jusqu'au bout la
volonté miséricordieuse du Père »[12].

« La Croix, écrivait saint Josémaria,
n’est synonyme ni de peine, ni de
chagrin, ni d’amertume… Elle est le
saint bois sur lequel Jésus-Christ
triomphe…, et sur lequel nous
triomphons nous aussi, lorsque nous
recevons avec joie et générosité ce
qu’il nous envoie »[13]. La Croix nous
montre de façon limpide ce que je
mentionnais au début de cette lettre :
la liberté et l’obéissance ne
s’opposent pas parce que, de fait, on
peut obéir par amour, et que l’on ne
peut aimer que librement. Plus
précisément, l’obéissance chrétienne
non seulement ne s’oppose pas à la
liberté, mais elle est exercice de la
liberté. « Je suis très attaché à la
liberté, et c’est précisément pour cela
que j’aime tant cette vertu



chrétienne »[14], écrivait notre Père en
parlant de l’obéissance.

Il est toujours possible de faire ce
que l’on doit faire « parce que j’en ai
envie » : par amour. Et, quand c’est
par amour de Dieu, ce « parce que
j’en ai envie » est « la raison la plus
surnaturelle », comme l’assurait
aussi saint Josémaria. Il n’y a donc «
rien de plus faux que d’opposer la
liberté au don de soi, car le don de
soi est une conséquence de la liberté
»[15].

9. « Aime, et fais ce que tu veux »[16] :
la célèbre affirmation de saint
Augustin signifie, comme il l’écrit lui-
même, que celui qui fait le bien mu
par la charité ne le fait pas
seulement par nécessité ou
obligation, car « la liberté appartient
à la charité » (libertas est caritatis)[17].
On comprend alors que la loi du
Christ soit « loi parfaite de liberté
» (Jc 1. 25), car elle se résume tout



entière, elle se « récapitule », dans
l’amour (cf. Rm 13, 8-9).

En tout nous pouvons agir librement,
comme le Christ, faisant nôtre par
amour ce que l’on nous dit. En ce
sens, « au moment d’obéir, il faut
écouter, parce que nous ne sommes
pas des instruments inertes ni
passifs, sans responsabilité ni
pensée. Et ensuite, avec originalité,
avec initiative, avec spontanéité, en
employant toutes les énergies de
l’intelligence et de la volonté dans ce
que l’on commande pour exécuter
tout ce qui est demandé et seulement
ce qui l’est. Agir autrement serait
anarchique. L’obéissance dans
l’Œuvre favorise l’épanouissement de
toutes vos qualités individuelles et
permet que sans renoncer à votre
personnalité vous viviez, grandissiez
et acquériez une plus grande
maturité, restant la même personne
à deux ans comme à quatre-vingt-
deux ans »[18]. Cette initiative ne se



limite naturellement pas aux
occasions où il faut obéir, car nous
pouvons à tout moment suggérer,
proposer et apporter de la créativité
où que nous soyons, sans attendre de
recevoir des indications, et toujours
en union avec ceux qui exercent
l’autorité.

Saint Basile le Grand disait que le
propre des enfants est d’obéir par
amour : « Ou nous nous écartons du
mal par peur du châtiment, et nous
nous trouvons alors dans la situation
de l’esclave ; ou nous cherchons
l’incitation de la récompense, et nous
ressemblons à des mercenaires ; ou
finalement nous obéissons pour le
bien même de l’amour pour celui qui
commande (…), et alors nous sommes
dans la disposition des fils »[19]. Obéir
par amour n’est pas une forme de
volontarisme qui se passe de
l’intelligence ; obéir par amour
signifie mettre en œuvre toutes les
puissances de l’âme, déployer le



meilleur de l’intelligence qui emploie
sa raison à chercher le bien, et de la
volonté qui désire le réaliser.

C’est pourquoi, sans intelligence et
sans liberté, surtout sans liberté
intérieure, une obéissance
pleinement humaine n’est pas
possible. Et moins encore une
obéissance comme celle de Jésus. « Je
ne conçois pas qu’il puisse y avoir
d’obéissance véritablement
chrétienne, si cette obéissance n’est
pas volontaire et responsable. Les
enfants de Dieu ne sont ni des
pierres ni des cadavres ; ce sont des
êtres intelligents et libres, tous élevés
au même ordre surnaturel »[20].

10. Mais nous pouvons nous
demander s’il est possible d’obéir
sans comprendre, ou même en ayant
un point de vue différent sur un
sujet. Il est évident que oui ; et alors
aussi, et peut-être plus encore, on
peut le faire par amour et, par



conséquent, librement. En ce cas, la
foi devra s’ajouter à la charité :
j’obéis sans comprendre ou sans voir
le sujet de la même façon quand
j’accepte l’indication qui me vient de
personnes prudentes qui peuvent
mieux juger que moi-même ; ou
quand j’accepte, après y avoir
réfléchi, qu’il est nécessaire de
prendre une décision et qu’il revient
à quelqu’un de le faire. Quand nous
voyons la grâce de l’Esprit Saint dans
ce jugement et dans notre disposition
à l’accepter, l’obéissance se
manifeste comme un acte de foi.

Saint Thomas affirme, à la suite
d’Aristote, que la volonté est la
faculté qui dirige à proprement
parler la personne[21], bien qu’il soit
nécessaire que l’intelligence lui
présente les objets du choix. Du cœur
procède tout le bien et tout le mal (cf.
Lc 6, 45) : on peut décider de ne pas
vouloir comprendre, ou de ne pas
vouloir dialoguer pour mieux



comprendre une question.
L’expérience prouve que la volonté
peut dominer l’intelligence jusqu’à la
forcer à nier l’évidence. Mais la
volonté libre peut aussi lui faire
entreprendre des chemins nouveaux,
sans avoir tout compris à un moment
déterminé.

Si, devant les difficultés et les
souffrances, nous nous trouvons
déconcertés, incapables de
comprendre, pensons à Jésus qui a
voulu connaître dans sa nature
humaine cette souffrance. Quand il
s’exclame : « Mon Dieu, mon Dieu,
pourquoi m’as-tu abandonné ? » (Mt
27, 46), il réalise les paroles
prophétiques du psaume 22. Sa
réponse, vibrante de liberté au
milieu de la douleur, se nourrit aussi
des psaumes : « Père, entre tes mains
je remets mon esprit » (Lc 23,46, cf. 
Ps 31,6). L’obéissance de Jésus répare
la désobéissance d’Adam (cf. Rm
5,119) ; toute sa vie et sa mort est



obéissance à Dieu le Père et cause de
notre salut (cf. Ph 2, 6-11).

Obéissance et confiance

11. Obéissance et confiance se
réclament mutuellement au point
que, quand elles sont authentiques,
on passe naturellement de l’une à
l’autre : quand la confiance existe,
s’enquérir du jugement d’autrui, et,
le cas échéant, le faire sien, rend
manifeste qu’on désire choisir ce
qu’il y a de mieux. À l’inverse, si la
confiance faiblit, l’obéissance risque
de se réduire à quelque chose de
purement extérieur, de formel, de
distant. C’est pourquoi un climat
d’affection et de bienveillance est
indispensable pour rendre plus aisée
une obéissance saine. Les personnes
doivent se sentir aimées et non
surveillées, elles doivent être
écoutées ; leurs opinions doivent être
prises en compte : toutes ces



attitudes renforcent la liberté et, en
même temps, l’obéissance.

Saint Josémaria soulignait que la
confiance est la clé pour construire
une amitié entre parents et enfants :
« Si on ne leur laisse aucune liberté,
s’ils voient qu’on n’a pas confiance
en eux, ils se sentiront poussés à
toujours tromper »[22]. Sans
confiance, bien vite des distances se
créent et l’on perd facilement la
transparence parce que l’intimité est
un domaine délicat qui a besoin
d’une atmosphère sûre pour se
déployer. S’assurer une obéissance
purement extérieure, sans
communion de volonté, c’est comme
construire sur du sable (cf. Mt 7,26).

Créer ce climat de confiance incombe
en priorité à ceux qui exercent une
autorité dans la famille ou dans un
groupe. Leur premier acte de service
peut consister à favoriser un espace
de confiance avec tous, en même



temps qu’ils précèdent les autres
dans la quête de la volonté de Dieu
pour eux-mêmes et pour leur
mission. Ainsi, en se soutenant
mutuellement, ils la chercheront et
les autres la trouveront aussi. Bien
qu’une organisation soit nécessaire,
le minimum indispensable parce que
l’Œuvre est une « organisation
désorganisée »[23], tous doivent se
savoir et se sentir, comme le disait
notre Père, « libres comme des
oiseaux »[24].

C’est d’ailleurs le besoin d’un
contexte de confiance et de chaleur
familiale qui poussait saint
Josémaria à dire que dans l’Œuvre le
commandement le plus fort était un «
s’il te plaît ». Il ne s’agissait pas d’une
simple façon de s’exprimer, mais de
la référence à un comportement
naturel dans une atmosphère
familiale entre personnes adultes,
intelligentes et libres. En outre,
comme l’Œuvre est une famille 



surnaturelle, la foi et la charité sont,
de pair avec la confiance, les vrais
fondements tant de l’exercice de
l’autorité que de l’obéissance.

Obéissance et fécondité
apostolique

12. Le Seigneur « apprit par ses
souffrances l’obéissance et, conduit à
sa perfection, il est devenu pour tous
ceux qui lui obéissent la cause du
salut éternel » (He 5, 8-9). Le salut,
comme fruit de l’obéissance du
Christ jusqu’à la mort de la Croix,
illumine aussi la relation entre
l’obéissance et la fécondité
apostolique de notre vie.

Nous avons sûrement souvent
médité cette scène où Pierre obéit au
Seigneur, bien que suivre son
indication ne fût pas très raisonnable
d’un point de vue humain : « Allez au
large et jetez vos filets pour la pêche
» (Lc 5, 4). Pensons-y un moment :
quelles merveilles ont dépendu de



l’obéissance de Pierre devant ce Duc
in altum ! « Pouvoir de l’obéissance !
— Le lac de Génésareth refusait ses
poissons aux filets de Pierre. Toute
une nuit de perdue. — Mais, par
obéissance, le filet est rejeté à l’eau et
ils pêchèrent alors piscium
multitudinem copiosam: une grande
quantité de poissons. — Crois-moi, le
miracle se répète chaque jour »[25].

13. Dans la mission apostolique, nous
pouvons et devons avoir une large
initiative personnelle, fruit de
l’amour de Dieu et des autres, et en
même temps, développer, à la suite
de celui qui les dirige, tant d’activités
organisées dans les centres de
l’Œuvre, en employant fidèlement les
moyens que notre Père nous a
transmis. Mais en comptant d’abord
sur la prière : « Notre force, c’est la
prière : c’est la seule arme que nous
ayons jamais eue »[26].



Dans la direction de l’Œuvre et dans
l’organisation de ses apostolats, la
manière d’obéir est celle d’une
famille, d’une communion de
personnes. Penser à une communion
de personnes, c’est penser à une
communion de libertés, à une
communion d’initiatives qui sont
aussi une façon de « faire l’Opus Dei
», et à une communion de
générations. De la conviction que
Dieu agit dans le cœur de tous et que
tous nous sommes à l’écoute de la
volonté divine découle l’obéissance
propre à une famille, où chaque
membre collabore activement au
projet commun. Entendue et vécue
ainsi, l’obéissance est une expression
d’unité, unité nécessaire à la
fécondité apostolique : ut omnes
unum sint… ut mundus credat (Jn
17,21).

Tout en respectant strictement la
séparation entre l'accompagnement
spirituel et le gouvernement des



personnes, nous devons vivre et
travailler toujours avec
reconnaissance pour la vocation
chrétienne dans l’Œuvre, mettant en
valeur les richesses de chacune et de
chacun, afin de tous travailler en
équipe et en famille.

Cultiver l’authentique vertu de
l’obéissance nous protège aussi bien
de l’incapacité à écouter que de la
servilité qui se borne à exécuter, sans
la médiation de toute la richesse
intérieure que Dieu a donnée à
chaque personne. Saint Josémaria
nous prévenait contre ces deux
dangers. D’un côté, il considérait que
« la cause de la plupart des
désobéissances est que l’on n’a pas su
« écouter » l’ordre ; ce qui révèle, au
fond, un manque d’humilité ou un
manque d’intérêt pour servir »[27].
D’autre part, précisément comme
une conséquence du désir d’écouter
dans une attitude de service, il
affirmait que « dans l’Opus Dei nous



obéissons avec la tête et avec la
volonté, pas comme des cadavres.
Moi, je ne vais nulle part avec des
cadavres ; je les enterre pieusement
»[28]. Obéir n’est donc pas seulement
exécuter la volonté d’une autre
personne, mais collaborer avec elle
dans une union de volontés et
d’intelligences.

L’obéissance intelligente de saint
Joseph

14. Dans sa lettre sur saint Joseph, le
pape François remarque que « dans
chaque circonstance de sa vie, Joseph
a su prononcer son fiat, comme
Marie lors de l’Annonciation et Jésus
à Gethsémani »[29]. Quand saint
Josémaria parlait de l’obéissance, il
se référait souvent à saint Joseph
parce qu’il voyait particulièrement
dans le patriarche ce cœur qui
écoute : attentif à Dieu et attentif
aussi aux circonstances, aux
personnes qui l’entouraient. Dans



l’épisode du retour d’Égypte, par
exemple, il nous fait remarquer que
« la foi de Joseph ne chancelle pas,
son obéissance est toujours stricte et
prompte. Pour mieux comprendre la
leçon que nous donne ici le saint
Patriarche, il est bon que nous
considérions combien sa foi est
active, et combien son obéissance
ressemble peu à celle d’un homme
dépassé par les événements »[30].

Aussi notre fondateur appréciait-il
particulièrement que saint Joseph, en
homme de prière, applique son
intelligence à la réalité qui s’offrait à
lui : « Le Patriarche ne renonce pas à
penser dans les diverses
circonstances de sa vie ; il
n’abandonne pas non plus ses
responsabilités ; il met au contraire
toute son expérience humaine au
service de sa foi. (…) Telle fut la foi
de saint Joseph : totale, confiante,
entière ; elle se manifeste par une
obéissance intelligente et une



soumission active à la volonté de
Dieu »[31].

On comprend bien que saint
Josémaria insiste auprès de nous, qui
sommes appelés à être saints dans les
situations changeantes et pleines de
défis de ce monde, sur la nécessité de
vivre une obéissance intelligente,
intégrée à notre liberté personnelle.

L’obéissance de Marie

15. La dévotion à la Vierge qui défait
les nœuds s’est répandue ces
dernières années. Elle est très
ancienne, car déjà au début du IIIe

siècle saint Irénée de Lyon écrivait : «
Ève, par sa désobéissance, a attaché
le nœud du malheur pour le genre
humain ; en revanche, Marie, par son
obéissance, l’a dénoué »[32]. Que de
nœuds qui semblent impossibles à
dénouer dans le monde et dans nos
vies se déferaient si, comme la Très
Sainte Vierge, nous vivions pour les
plans de Dieu !



Notre Père disait : « Efforçons-nous
d’imiter son obéissance à la volonté
de Dieu, obéissance où se mêlent
harmonieusement noblesse et
soumission. Chez Marie, rien ne
rappelle l’attitude de ces vierges
folles qui obéissent, il est vrai, mais
sans réfléchir. Notre-Dame écoute
avec attention ce que Dieu veut
d’elle ; elle médite ce qu’elle ne
comprend pas ; elle interroge sur ce
qu’elle ne sait pas. Ensuite, elle
s’applique de tout son être à
accomplir la volonté divine : je suis la
servante du Seigneur ; qu’il
m’advienne selon ta parole ! Quelle
merveille ! Sainte Marie, notre
exemple en toutes choses, nous
apprend maintenant que
l’obéissance à Dieu n’est pas servilité,
qu’elle ne subjugue pas notre
conscience. Au contraire, elle nous
incite intérieurement à découvrir la
liberté des fils de Dieu »[33].



Si, un jour, l’obéissance nous
paraissait entrer en conflit avec
notre liberté, ayons recours à Marie :
elle nous obtiendra la grâce de
découvrir dans l’obéissance
authentique la liberté des enfants de
Dieu. Et avec la liberté, la joie.

Votre Père vous bénit de tout cœur

Rome, le 10 février 2024

1 Cf. C. Fabro, «Un maestro de
libertad cristiana», in L'Osservatore
Romano, 2 juillet 1977. Et aussi : 
www.opusdei.org/es-es/article/un-
maestro-de-la-libertad-cristiana.

[2] Saint Josémaria, Prière à l’Esprit
Saint, avril 1934.

[3] Catéchisme de l’Église catholique,no

397.

https://opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana/
https://opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana/
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref2
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref2
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref3
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref3


[4] Saint Josémaria, Lettre 38, no 41.
Désormais, les citations sans nom
d’auteur sont de saint Josémaria.

[5] Benoît XVI, Homélie, 15 avril 2010.

[6] Saint Rosaire, 4e mystère lumineux.

[7]François, Discours, 17 février 2022.

[8] Quand le Christ passe, no 17.

[9] Chemin, no 621.

[10] Cf. Saint Thomas d’Aquin, Summa
teologica, II-IIae, q. 104 a. 1.

[11] Quand le Christ passe, no 17.

[12] Benoît XVI, Angelus, 1er juillet
2007.

[13] Forge, no 788.

[14] Quand le Christ passe, no 17.

[15] Amis de Dieu, no 30.

https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref4
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref4
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref5
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref5
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref6
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref6
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref7
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref7
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref8
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref8
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref9
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref9
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref10
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref10
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref11
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref11
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref12
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref12
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref13
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref13
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref14
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref14
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref15
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref15


[16]Saint Augustin, In Epist. Ioannis ad
parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

[17] Saint Augustin, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

[18] Lettre 11, no 39.

[19] Saint Basile, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Entretiens, no 2.

[21] Cf. Saint Thomas d’Aquin, Quaest.
disp. De Malo, q. VI : Intelligo enim
quia volo ; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

[22] Entretiens, no 100.

[23] Entretiens, no 63.

[24] Lettre 18, no 38.

[25] Chemin, no 629.

[26] Lettre, 17 juin 1973, no 35.

[27] Sillon, no 379.

https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref16
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref16
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref17
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref17
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref18
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref18
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref19
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref19
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref20
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref20
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref21
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref21
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref22
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref22
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref23
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref23
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref24
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref24
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref25
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref25
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref26
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref26
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref27
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref27


[28] Notes d’une réunion de famille, 9
novembre 1964, in Vázquez de Prada,
le Fondateur de l’Opus Dei (III), p. 417.

[29] François, Lettre apostolique Patris
corde, 8 décembre 2020, no 3.

[30] Quand le Christ passe, no 42.

[31] Ibidem.

[32] Saint Irénée, Adversus hæreses, III,
22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33] Quand le Christ passe, no 173.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-
prelat-10-fevrier-2024-obeissance/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref28
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref28
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref29
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref29
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref30
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref30
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref31
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref31
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref32
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref32
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref33
https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/114506/change/#_ftnref33
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-10-fevrier-2024-obeissance/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-10-fevrier-2024-obeissance/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-10-fevrier-2024-obeissance/

	Lettre du Prélat (10 février 2024) | Sur l'obéissance

