
opusdei.org

Les lettres
Pastorales

Nous publions le 11e article de
Joseph Grifone sur saint Paul.
Ce mois-ci, il nous parle des
lettres pastorales écrites par
l'Apôtre de Gentils.

20/06/2009

La lettre à Tite (Ti) et les deux lettres
à Timothée (1Tm, 2Tm) forment un
petit groupe à part dans l’épistolaire
paulinien. Contrairement aux autres,
elles ne s’adressent pas à des Églises
particulières, mais à des
responsables de communautés. On



n’y aborde pas non plus des thèmes
doctrinaux ; elles présentent plutôt
des conseils et des directives à
caractère ascétique ou pastoral. D'où
leur nom de Lettres Pastorales.

Ces lettres contiennent un certain
nombre d’informations sur l’activité
missionnaire de Paul, qui cependant
ne peuvent pas s’insérer dans le
parcours qui est raconté dans les
Actes des Apôtres ou dans les autres
lettres pauliniennes. Puisque les
Actes se terminent avec le début de
la captivité à Rome en 60/61,
l’opinion traditionnelle – qui se fonde
d’ailleurs uniquement sur les
données fournies par ces lettres –
admet que Paul aurait été délivré au
bout de deux ans et qu'il aurait
entrepris une seconde carrière
missionnaire. Durant cette période il
aurait écrit la lettre à Tite et la
première à Timothée. Il aurait été
ensuite arrêté, peut-être à Troas (cf. 2
Tm 4,13), et transféré de nouveau à



Rome, où il aurait subi le martyre
vers l’année 67. Déjà proche de la
mort, il aurait écrit la deuxième
lettre à Timothée, qui est un peu son
testament spirituel.

Cela dit, plusieurs indices portent à
penser que ces lettres, et tout
particulièrement la lettre à Tite et la
première à Timothée, ont vu le jour
dans un contexte historique
légèrement plus tardif. On y voit en
effet que les communautés
chrétiennes ont déjà une
organisation plus structurée que
celle toute spontanée des premières
communautés fondées par Paul.
L’Église apparaît « pacifiée »,
personne ne conteste l’enseignement
de Paul. Des « formules de foi » ont
été élaborées, connues et répétées
par les fidèles. En fait, plus qu’à des
lettres, dont elles gardent la
structure, elles ressemblent à des
petits manuels ecclésiastiques, qui
donnent des directives valables pour



tous les milieux, traduisant par là le
souci de gérer les situations
nouvelles créées par le
développement et la diffusion du
christianisme. Compte tenu de cela et
aussi des caractéristiques du langage,
de style et de thématique, la plus
grande partie des spécialistes[1], y
compris catholiques, attribuent la
composition de ces lettres à ce que
les biblistes appellent l’« école
paulinienne ». L’école paulinienne

L’on entend par cela non pas une
sorte d’école à proprement parler,
mais plutôt un mouvement de
pensée et de vie qui a germé tout
naturellement sur le passage de saint
Paul. Il naissait dans des milieux très
proches de l’Apôtre (communautés
fondées par lui, proches
collaborateurs dans ses missions), où
son enseignement était
particulièrement médité, transmis et
même développé en fonction des
nouveaux problèmes. C’était, si l’on



peut dire, le premier maillon entre
saint Paul et la Tradition.

Par les Actes des Apôtres et
l’épistolaire paulinien, nous
connaissons un certain nombre de
noms de ceux qui ont assuré ce
premier relais : Timothée le disciple
le plus proche de Paul, Tite à qui Paul
eut à confier des missions difficiles et
délicates, ce couple si sympathique,
Aquila et Priscille que Paul connut à
Corinthe, Apollos le brillant
prédicateur, Aristarque qui était
macédonien et qui accompagna Paul
en captivité, Tychique, « ce frère
bien-aimé et compagnon de service
dans le Seigneur », ou encore
Épaphras qui avait fondé la
communauté de Colosses, Luc, « le
cher médecin », probablement le
futur évangéliste, etc. C’est toujours
avec une certaine émotion que l’on
lit dans les lettres de saint Paul les
salutations finales (cf. en particulier
la longue liste de Rm 16,1-16) : on



dirait qu’une porte s’ouvre pour nous
introduire dans ces milieux de la
première génération chrétienne. On
imagine sans peine qu’il s’y fit sentir
très tôt la nécessité de conserver
l’enseignement de l’Apôtre, de
constituer des collections de ses
lettres et de les transmettre aux
autres communautés, voire même de
publier des nouveaux écrits pour
actualiser, en fonction des
circonstances, son enseignement. On
peut raisonnablement penser que
cette magnifique méditation qu'est la
lettre aux Éphésiens, a vu le jour
dans ce milieu et très probablement
c’est le cas aussi des Lettres
Pastorales.

Pour comprendre ce phénomène de
l’attribution à Paul d’écrits qui
auraient été rédigés à une époque
très légèrement plus tardive, il faut
avoir présent qu’il ne s’agissait pas
d’un foisonnement anarchique de
productions « pseudo-pauliniennes »,



encore moins de tentatives de se
couvrir frauduleusement de
l’autorité de l’Apôtre. Il s’agissait en
fait d’un phénomène bien canalisé.
Les Lettres Pastorales elles-mêmes
font état du souci de « conserver la
tradition » et de ne pas se laisser
aller à des interprétations
personnelles[2]. Celui qui écrivait au
nom de Paul était certainement
quelqu’un qui, à cause de la
proximité avec l’Apôtre, était
suffisamment autorisé pour le faire.
Son but n’était pas de s’approprier de
son autorité ; au contraire,
conformément à la notion d’auteur
que l’on avait à l’époque[3], il
considérait Paul comme auteur, au
sens qu’il entendait prolonger sa
pensée.

Dans cette perspective, les Lettres
Pastorales nous font comme toucher
du doigt le dynamisme de la tradition
primitive. L’enseignement y était
gardé avec une telle fidélité et une



telle vénération que, loin devenir un
dépôt figé et désincarné dont le sens
profond aurait été inévitablement
perdu, il était parole et vie, lumière
pour les nouvelles circonstances,
sujet de réflexion et
d’approfondissement : la présence de
l’Apôtre se prolongeait ainsi au-delà
de sa propre vie pour éclairer les
situations nouvelles.

L’organisation de l’Église

Avec l’expansion du christianisme,
commence en effet à se faire sentir la
nécessité d’une organisation plus
structurée qui permette faire face
aux défis du moment : les exigences
de l’évangélisation, le contrôle des
déviations à l’intérieur de l’Église – « 
vaines discussions qui ne servent à
rien, préceptes sur les aliments, fables
et généalogies,…» – ainsi que les
premières manifestations des
tendances gnostiques (interdiction
du mariage, par exemple). Aussi



trouvons-nous dans les Lettres
Pastorales les premières traces d’une
organisation ecclésiastique. L’Église y
apparaît gouvernée par un collège de
presbytres/épiscopes, aidés par des
diacres. Les presbytres recevaient
leur charge par imposition des
mains. Parmi ceux-ci, les épiscopes –
à ne pas confondre avec les évêques,
dont la figure apparaîtra plus tard,
peut-être justement inspirée par
cette charge – assuraient certaines
fonctions comme la prédication,
l’hospitalité ou l’administration des
biens. Au-dessus d’eux, les
collaborateurs directs de Paul,
comme Timothée et Tite, n’avaient
pas, eux non plus, le rôle qu’aura
plus tard l’évêque. Ils étaient plutôt
des délégués de Paul pour
l’organisation et l’évangélisation des
diverses Églises de la région, un peu
comme les « métropolites » actuels.

Cette structure se situe à mi-chemin
entre l’organisation des Églises



fondées par Paul dans les années
50/60 – dans lesquelles ceux qui
détiennent l’autorité n’ont pas un
titre particulier – et celle que l’on
verra au début du IIe siècle, dans les
lettres de saint Ignace d’Antioche,
quand l’Église sera gouvernée par un
seul évêque entouré de son collège
presbytéral.

La tradition

Ce sont les caractéristiques mêmes
de leur composition qui font l’intérêt
des Lettres Pastorales dans le corpus
paulinien. Elles sont comme une
photo qui aurait saisi un moment
fugace de la croissance de l’Église,
une situation qui ne se répétera pas
dans son histoire. La communauté
chrétienne cherche encore les
structures de l’organisation qui lui
permettra de sauvegarder et de
transmettre fidèlement la tradition.
On sent avec émotion la présence
spirituelle de Paul se prolongeant au-



delà de sa propre vie pour inspirer et
protéger le mouvement qu’il a
imprimé à l’Église.

Voici à ce sujet quelques points
concrets, importants même au point
de vue dogmatique :

- On fait allusion au rite d’imposition
des mains, non seulement de Paul à
ses collaborateurs, mais aussi de
ceux-ci aux presbytres (1Tm 4,14 ; 1
Tm 5,22 ; cf. Ti 1,5), initiant ainsi la
succession apostolique.

- Pour la première fois apparaît une
référence à la transmission, par des
hommes sûrs et qualifiés capables à
leur tour d’instruire les autres (2 Tm
2,2), d’un « dépôt » qui doit être
gardé fidèlement (1Tm 6,20 ; 2Tm
1,14). Ce sont là les premiers pas du
magistère ecclésiastique.

- Enfin, l’on affirme clairement
l’inspiration de l’Écriture et la place
qu’elle a dans l’Église (2 Tm 3 15-16).



On voit donc qu’à l’époque où les
Lettres Pastorales ont vu le jour,
c’est-à-dire en cette période si
particulière où l’autorité des Apôtres
est encore présente par la présence
de ceux qui les ont connus, les
aspects essentiels de l’organisation
ecclésiale ont déjà pris forme. Ils sont
comme en germe, bien sûr, mais
leurs traits sont déjà suffisamment
précis pour qu’on puisse y discerner
les caractéristiques qu’aura le
gouvernement de l’Église dans sa
structure définitive.

La lettre à Tite et la première à
Timothée

Ces deux lettres reflètent plus
particulièrement l’atmosphère de
l’école paulinienne telle que nous
venons de la décrire. Bien que l’on ne
doive pas écarter absolument la
possibilité qu’elles ont été écrites du
vivant de Paul – lequel aurait pu
éventuellement confier la rédaction



à un secrétaire –, on considère
communément que ces lettres ont été
composées quelques dizaines
d’années après sa mort, en tout cas
avant la fin du premier siècle[4].
Mais c’est justement ce léger
décalage dans le temps qui fait que le
témoignage historique qu’elles
offrent est particulièrement
intéressant, car il confirme un point
fondamental de la théologie
dogmatique catholique : le premier
maillon de la tradition se met en
place tout naturellement, non pas
d’une manière artificielle, mais
comme fruit du dynamisme interne
du message du Christ.

Les deux lettres ont un plan
semblable et mêmes préoccupations
thématiques : mise en garde contre
les faux docteurs, conseils pour la
communauté, directives pour
l’organisation ecclésiale. La lettre à
Tite est beaucoup plus brève : on
considère de ce fait qu’elle est un peu



plus ancienne, car la lettre à
Timothée met à profit une
expérience et une analyse des
situations beaucoup plus riche.
L’organisation ecclésiale présente
aussi une évolution : dans la lettre à
Tite les termes presbytres et
épiscopes sont pratiquement
interchangeables, alors que dans la
lettre à Timothée les épiscopes
semblent avoir déjà des fonctions
plus spécifiques.

La seconde lettre à Timothée.

La seconde lettre à Timothée a une
place à part parmi les Pastorales.
Bien que la majorité des spécialistes
l’attribuent à l’école paulinienne, une
minorité importante, qui compte par
ailleurs des noms prestigieux,
soutient qu’elle a pu être écrite par
Paul lui-même peu avant sa mort à
Rome. Elle se distingue en effet des
deux autres lettres pastorales à plus
d’un titre[5]. Malgré la similitude des



caractéristiques littéraires et
thématiques (elle contient dans sa
partie centrale des indications et des
exhortations sur le ministère
pastoral), cette lettre a un ton
beaucoup plus personnel qui ressort
clairement à la simple lecture. Les
préoccupations ne sont d'ailleurs pas
tout à fait les mêmes : si la
transmission de la tradition est bien
le principal souci de l’auteur, on n’y
parle pas l’organisation ecclésiale,
qui était un problème central pour la
lettre à Tite et pour la première à
Timothée Enfin, les informations
historiques qu’elle fournit pourraient
rentrer dans le cadre historique
décrit par les Actes (c’est la seule
lettre, d’ailleurs, où Paul dit
expressément qu’il se trouve à
Rome). Si effectivement la seconde à
Timothée est de saint Paul – je m'en
tiendrai à cette opinion – nous avons
là un document d’une valeur
exceptionnelle, car, peut-être plus
que toutes les autres, elle nous livre



l’âme de saint Paul et ce qu’on peut
appeler son testament spirituel.

La lettre est tout imprégnée
d’émotion. Paul se voit déjà près de
la mort et il écrit au plus aimé de ses
disciples en lui ouvrant son cœur. Il
l’invite instamment à le rejoindre à
Rome où il se retrouve pratiquement
seul. Il s’était séparé des disciples les
plus fidèles, Tychique, Crescens, Tite,
pour les besoins de l’apostolat.
Demas, qui comptait parmi ses
compagnons (cf. Phm 24, Col 4,10),
l’avait abandonné « pour l’amour de
ce monde » (4,10), défection qui dut
sans doute lui causer une grande
douleur. Ceux de l’Asie s’étaient
détournés de lui (1,15) ; d’autres
divaguaient dans les spéculations
hérétiques (3,17) ; d’autres encore,
comme Alexandre le forgeron,
s’étaient violemment opposés à sa
prédication et lui avaient causé un
grand mal. Seul Luc était près de lui.
Au moment de sa première audition



Paul connaît une autre douloureuse
expérience : tous l’avaient
abandonné et il avait dû assurer tout
seul sa propre défense (4,16). C’est
peut-être dans cette solitude, qui
l’identifie tout particulièrement au
Christ sur la Croix, dans cet abandon
qui atteint aux sommets du chemin
mystique, que la figure de Paul
acquiert sa dimension la plus grande
et la plus émouvante.

Le besoin si humain de retrouver le
réconfort de Timothée n’était pas le
seul souci de Paul et peut-être même
pas le principal. Dans un verset,
presque une incise (cf. 2,2),
transparaît sa préoccupation la plus
pressante : conserver et transmettre
son enseignement. Ce que tu as
appris de moi sur l’attestation de
nombreux témoins, confie-le à des
hommes sûrs, capables à leur tour
d’en instruire les autres[6]. Se voyant
déjà au bout de son parcours, il
appelle près de lui le disciple le plus



fidèle pour s’assurer que le dépôt de
la foi sera conservé et transmis
fidèlement. À plusieurs reprises les
Pastorales utilisent ce terme : dépôt,
qui dans le droit romain désignait
une forme de contrat très
astreignante : le dépositaire d’un
bien s’obligeait à le rendre tel quel, et
les transgressions étaient sévèrement
punies, conformément à des
dispositions immémoriales (loi des
XII Tables). Admirable témoignage de
l’existence, dans l’Église primitive,
d’un corps de doctrine qui doit être
transmis fidèlement et sans
altération.

Cette lettre, écrit R.E. Brown, est « un
appel éloquent et passionné du plus
grand apôtre chrétien pour que son
œuvre continue après sa mort par
l’intermédiaire des générations de
ses disciples. Paul a donné sa vie à
Dieu dans le Christ, et, au milieu de
ses souffrances, il sait que Dieu
protégera ce qui lui a été confié



(1,12). Il peut être enchaîné, mais
l’Évangile qu’il a proclamé ne peut
être enchaîné (2,9) ».

Nous pouvons terminer nos
considérations sur les lettres de saint
Paul, par ce témoignage que l’Apôtre
donne de lui-même. Il n’y a là nulle
trace de vantardise, mais une
émouvante conscience de sa
pauvreté et de son dénouement,
lorsqu’en prison, à la veille de sa
mort, il propose l’exemple de sa vie,
seul argument qui lui reste pour
encourager ceux à qui il s’adresse : 
J’ai combattu jusqu’au bout le bon
combat, j’ai achevé ma course, j’ai
gardé la foi. Et maintenant voici
qu’est préparée pour moi la couronne
de justice qu’en retour le Seigneur me
donnera en ce Jour-là, lui, le juste
Juge, et non seulement à moi, mais à
tous ceux qui auront attendu avec
amour son Apparition (2 Tm 4,5).

[1] Environ 80%.



[2] Cf. 1Tm 6,20 ; 2Tm 1,14.

[3] Le mot latin auctor fait référence
non seulement à l’auteur matériel,
mais aussi à l’autorité sur laquelle
s’appuie l’écrit. L’Ancien Testament
connaît aussi ce procédé que l’on
trouvait tout à fait naturel. Les
Psaumes étaient attribués à David, à
cause de son autorité en matière
liturgique, bien que la composition
du Psautier s’étende sur plusieurs
siècles ; le livre de la Sagesse se
présentait comme l’œuvre de
Salomon, donc du Xe siècle av. J.C, ce
qui ne choquait personne bien qu’il
n’ait été écrit que quelques dizaines
d’années seulement avant l’époque
chrétienne, en grec, d'ailleurs.

[4] Comme on l’a dit, les lettres de
Saint Ignace d’Antioche, au début du
IIe siècle, montrent une structure
ecclésiale plus évoluée.

[5] L’un des meilleurs spécialistes de
saint Paul, Murphy-O’ Connor, a



traité d’une manière très profonde
ces questions.

[6] Noter comme on saisit ici à vif la
transmission de la tradition dont
quatre chaînons sont mentionnés.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/les-lettres-
pastorales/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/les-lettres-pastorales/
https://opusdei.org/fr-lu/article/les-lettres-pastorales/
https://opusdei.org/fr-lu/article/les-lettres-pastorales/

	Les lettres Pastorales

