
opusdei.org

Les chrétiens
engagés dans le
monde de la
communication:
considérations à
partir de
l’enseignement de
saint Josémaria

Dans cet article publié dans
Romana, n° 56, A. Fumagalli,
professeur à Milan, à
l’Université Catholique du
Sacré- Cœur, se penche sur la
portée des moyens de
communication dans notre
société.



19/05/2014

Dans cet article publié dans Romana,
n° 56, A. Fumagalli, professeur à
Milan, à l’Université Catholique du
Sacré- Cœur, se penche sur la portée
des moyens de communication dans
notre société.

1. Les “technologies de la parole”
et la Bonne Nouvelle

L’histoire des technologies de la
communication remonte loin dans le
temps, plus qu’on ne le croit.

En effet, l’écriture est bel et bien un
premier moyen de communication,
une technologie, en quelque sorte.

Se dire que l’écriture est la première
« technologie de la communication »,
peut aider à s’écarter de toute
position extrémiste quant à
l’appréciation des moyens de



communication actuels y compris
des plus puissants et des plus
répandus, à savoir le cinéma, la
radio, la télévision ou internet.

Depuis longtemps, l’homme s’est
servi des technologies de la
communication. Pensons, entre
autres, à la révolution culturelle que
provoqua l’imprimerie avec ses
caractères mobiles et la possibilité de
diffuser massivement des livres et
des périodiques.

Aussi, le problème qui se pose aux
chrétiens est toujours le même : être
des chrétiens sans faille dans tous les
domaines, y compris dans
l’utilisation des médias, en tant
qu’auteurs ou usagers.

Tout bien considéré, on constate que
ces médias sont en train de changer,
ou qu’ils ont déjà modifié, non
seulement notre façon de voir le
monde et de penser mais aussi la



façon de diffuser les opinions et les «
nouvelles ».

Considérant ici que la
communication de la « Bonne
Nouvelle » est un engagement
essentiel pour nous, il est urgent de
connaitre qui est-ce qui diffuse
aujourd’hui les « nouvelles » et
comment il s’y prend.

Ce n’est pas par hasard que Jean-Paul
II a écrit dans son encyclique
consacrée au mandat missionnaire
permanent de l’Église que “le
premier aréopage du temps moderne
est le monde de la communication
qui est en train d’unifier l’humanité
et de la transformer, pour ainsi dire,
en un “village global”. Les moyens de
communication sociale ont atteint
une telle importance qu’ils sont pour
beaucoup l’instrument principal
d’information et de formation,
d’orientation et d’inspiration des



comportements individuels,
familiaux et sociaux».

Ces deux aspects, de formation et
d’information, sont un sujet
permanent dans la prédication et la
réflexion de saint Josémaria Escriva
de Balaguer. D’un côté, il souligne la
responsabilité du chrétien à vivre
une vie entièrement cohérente avec
son Baptême, sans la ranger en
compartiments étanches, de l’autre,
il évoque l’engagement apostolique,
le besoin de témoigner et de «
catéchiser » avec tous les moyens à
notre disposition : «Il est de notre
devoir de donner toujours et partout
la doctrine, avec tous les moyens
dont nous disposons »

Ainsi saint Josémaria est à même de
montrer très clairement le chemin à
suivre par les chrétiens engagés dans
le monde des media, — ce qui, dans
une certaine mesure, nous concerne
tous— non seulement avec son



enseignement spécifique sur ce qu’il
appelait « l’apostolat de l’opinion
publique », mais en général grâce à
son message sur la vocation
chrétienne, sur l’appel à la sainteté,
adressé à tout un chacun, sur
l’importance de faire de l’apostolat
en toute circonstance et par tous les

moyens et sur le sens de la filiation
divine qui doit imprégner la vie de
tout chrétien.

Le fait d’être fils de Dieu en Christ,
d’être, en quelque sorte, l’héritier du
Royaume, partageant la seigneurie
du Christ sur la Création, conduit le
chrétien à rejeter tout symptôme
d’infériorité, à se sentir à l’aise dans
tous les milieux, y compris dans les
secteurs apparemment les plus
difficiles, pouvant sembler
aujourd’hui trop éloignés du Christ
pour plusieurs raisons et
fréquemment dans le cadre de



circonstances historiques
déterminées.

Je ne vais pas faire ici un
commentaire exhaustif ou
systématique des textes de saint
Josémaria sur l’apostolat de l’opinion
publique. Cela demanderait une
étude plus vaste que celle que j’ai
entreprise. Je vais en revanche
tâcher d’exposer quelques idées de
base sur l’influence des moyens de
communication de masse dans notre
société contemporaine, en particulier
de la télévision et du cinéma.

Pour ce faire, je citerai quelques
arguments constants dans la
prédication du fondateur de l’Opus
Dei concernant surtout l’orientation
de la vie morale et spirituelle des
chrétiens.

Je montrerai quel est le point de vue
intellectuel à partir duquel saint
Josémaria considérait, et tenait à ce
que l’on considère, les problèmes



différents et multiples que posent les
media concernant la vie d’un
chrétien.

Aussi, bien évidemment, il ne s’agira
pas d’interpréter de façon exhaustive
l’enseignement de saint Josémaria
sur ce sujet ni de prétendre que
notre façon de le faire soit la seule
autorisée.

En effet, dans ce contexte-là, nous
avons aussi les textes du Magistère
concernant les moyens de
communication. Ceci dit, notre façon
de considérer les problèmes sera ici
plutôt générale, ecclésiologique,
morale ou pastorale que strictement
spécifique et propre aux
communications sociales.

2. L’évolution des technologies

Afin de cerner les vraies dimensions
de ce problème, nous avons intérêt à
qualifier le livre tout comme le



manuscrit romain de « technologie
de la parole ».

Les changements que l’introduction
de l’écriture a provoqués dans
l’organisation de la pensée et dans
notre façon de communiquer sont
très importants. Ils ont été l’objet
d’études approfondies par des
auteurs du XXème siècle, le jésuite
Walter J. Ong entre autres.

L’existence séculaire de cette
technologie nous est devenue
familière. On accepte aisément que
pour diffuser un message, il faut des
livres, des revues, d’autres écrits.
Personne n’aurait l’idée de reprocher
à saint Paul d’avoir écrit des lettres et
ce faisant, d’avoir mis de côté des
relations plus personnelles.
Rappelons, en revanche, que Jésus
n’écrivit rien du tout.

L’idée de reprocher à un auteur
d’écrire plutôt que de privilégier «



ses relations personnelles » ne nous
viendrait pas à l’esprit.

À contrario, bien qu’à partir de la
Sainte Écriture, les livres aient été
essentiels à l’évangélisation au cours
de l’histoire de l’Église, dans le
Catholicisme, personne n’a jamais
sérieusement proposé de remplacer
la confession par une lettre ou la
participation à la Messe par la
lecture d’un livre.

Les bienfaits immenses des œuvres
de saint Augustin, saint Thomas,
sainte Thérèse, saint Jean de la Croix,
saint Alphonse Liguori, sainte
Thérèse de l’Enfant Jésus, etc. sont un
constat de fait.

Quant à la radio, la télévision, le
cinéma, internet, moyens plus
modernes, il va sans doute falloir un
siècle ou deux pour que les chrétiens
les incorporent “tout naturellement”
à leur vie.



Nous nous trouvons sans doute au
début d’une période remplie de
perplexité, à une époque charnière
où d’aucuns croient fermement en la
puissance des medias alors que
d’autres les sous-estiment à l’excès,
dans un mouvement pendulaire de la
peur à l’exaltation, de l’espoir
salutaire au scepticisme le plus total.

J’ai pour ainsi dire l’impression que
nous sommes encore dans la phase
d’une assimilation pénible, d’une
prise de contact, d’une jauge
mesurée des nouveaux medias.

D’un côté, certains secteurs du
monde protestant, aux États-Unis
surtout, se servent de la télévision
habituellement et de façon
stratégique, avec une efficacité
certaine, à en juger par leurs
résultats. De l’autre, dans la sphère
catholique, après le passage de
personnalités comme celle de Fulton
J.Sheen dont les programmes



hebdomadaires à la radio ou à la
télévision eurent une audience de
plus de 30 millions de personnes, on
campe sur une grande perplexité. En
effet, le monde des prétendus 
télévangélistes n’a pas été épargné
par les scandales moraux ou
financiers.

Ceci étant, il y a des phénomènes
intéressants à considérer et qui
méritent d’être plus favorablement
appréciés, dans le domaine de
l’utilisation catéchétique de la
télévision, qui est pour les chrétiens
aussi l’un des rôles à jouer par les
medias. Il s’agit d’émissions de radio
issues “d’en-bas” et minoritaires,
Radio Maria par exemple, au service
direct de l’évangélisation et de la
catéchèse jouit de taux d’audience
très élevés. En Italie, par exemple,
Radio Maria est écoutée tous les jours
par une moyenne d’un million et
demi d’auditeurs (données
d’Audiradio). De ce fait, elle est



parmi les chaînes de radio les plus
populaires en Italie.

En 2004, il y eut le tsunami de The
Passion of the Christ. Ce fut l’un de
très rares cas où, dans l’histoire de
l’art cinématographique, un film à
contenu religieux et catéchétique fut
très largement diffusé parmi le
public.

Ces “cas”-la nous aident à
comprendre qu’il faut peut-être
apprécier davantage et mieux le rôle
essentiel des medias aussi bien en
tant que moyens d’information et de
divertissement “profane” que comme
moyens moralement bons grâce à la
possibilité d’être utilisés à des fins
catéchétiques ou d’annonce (de
préannonce, comme certains aiment
à le préciser) évangélique.

Quant à la diffusion des “nouvelles”,
on doit se rendre à l’évidence devant
la portée numérique et la facilité
d’accès à la télévision.



Dans notre société, le premier effet
produit par ce qui est transmis à la
télévision est sa visibilité largement
répandue: une nouvelle, d’une portée
internationale (l’élection d’un pape,
celle d’un président des USA, un
attentat terroriste, un grand
événement sportif, par exemple), est
connue à l’écran par des millions de
personnes, au même moment et sous
un même rapport.

Une nouvelle d’une portée nationale,
touche des millions de spectateurs,
presque 20 millions en Italie à « voir
» quelque chose ou quelqu’un sur les
différents JT nationaux.

Excusez du peu. Toujours en Italie,
presque 7 millions de personnes
suivent le programme de TV le plus
connu. Pour réaliser ce que ce chiffre
suppose, on peut se dire qu’il
correspond au public de 100 stades
de foot pleins de monde, aux



dimensions de celui du Meazza à
Milan, lors d’un match Inter-Milan.

Et cela n’a rien d’exceptionnel. C’est
ce qui se passe tous les jours en Italie,
pays d’une importance moyenne où
d’autres chaînes ont une audience
moyenne de 80, 50 ou 30 stades
pleins tous les soirs, selon la
diffusion de la chaîne en question.

La télévision a toujours ce premier
effet, évident mais que l’on minimise
souvent : une grande quantité de
spectateurs, difficile à imaginer,
ayant simultanément accès à
l’événement immédiat.

Le nombre des spectateurs, le taux
d’audience, a des effets financiers et
sociaux très importants: la publicité,
le consensus face aux idées et aux
opinions, la présentation de
personnages, l’intérêt accru accordé
à des problèmes perçus comme
importants, la prise en compte des
priorités “d’agenda”, phénomène dit



“agenda setting” par les chercheurs,
c’est-à-dire la détermination des
problèmes que les gens estiment plus
ou moins importants.

Rien que la présence « physique » de
quelqu’un à l’écran de télévision peut
aussi avoir des effets importants. On
est au début d’une étude sur la
relation entre Jean-Paul II et la
télévision. En effet, il est indéniable
qu’en 1978, à partir de son élection,
son aspect physique imposant, sa
voix grave et bien placée, ont joué un
rôle essentiel dans la transmission du
message (encore flou dans ces
années difficiles pour Elle) d’une
Église “jeune”, vibrante, courageuse
qui méritait que l’on soit encore
attentif à sa voix.

Le style de Jean-Paul II, ces gestes,
son allant, son comportement, en ont
fait un Pape passant très facilement à
la télévision. Ceci étant, cela a rendu
un grand service non seulement à la



personne de Karol Wojtyla mais aussi
et surtout à sa mission
évangélisatrice. Il suffit d’évoquer,
parmi les milliers d’exemples à citer,
l’image de ce Pape qui, pour la
première fois, s’installa dans un
confessionnal un Vendredi Saint à la
Basilique Saint-Pierre : l’opinion
publique mondiale en fut touchée,
plus fortement sans doute, à plus ou
moins long moyen, que par de longs
discours ou des documents à ce sujet.

Ce pouvoir d’impact de la télévision
est encore plus fort si on ajoute
l’aspect émotionnel dont ce moyen
audiovisuel est porteur grâce au
cinéma ou à la fiction télévisuelle,
lorsque les histoires sont bien
construites, élaborées pour
accrocher l’esprit et le cœur des
spectateurs.

Je partage ainsi totalement ce que
saint Josémaria exprime de façon
très réaliste quand il assure que les



moyens de communication, qu’ils le
veuillent ou non, sont des
éducateurs : « Ce sont des
éducateurs, jouant le rôle, souvent
caché et impersonnel, de maîtres à
penser : des millions d’hommes leur
livrent, presque
inconditionnellement, leur
intelligence, voire même leur
conscience ».

3. Littérature, cinéma, télévision et
réalisation de la personne.

Parfois, le cinéma ou le monde de la
fiction à la télévision sont considérés
à tort par bon nombre de catholiques
comme un domaine “étranger”, dans
lequel il est particulièrement difficile
d’introduire sinon le message
chrétien, du moins un style de vie
cohérent avec la vision chrétienne de
l’homme.

L’idée que pour disposer dans la
littérature, le cinéma, la fiction
télévisuelle, de produits de fiction



réussis il faut à tout prix pourfendre
la morale chrétienne est assez
répandue non seulement dans
l’opinion publique mais aussi parmi
les experts, surtout parmi les
Européens car les Américains qui ont
une meilleure connaissance du
marché ne la partagent pas toujours.

Malheureusement aussi beaucoup de
spécialistes se laissent influencer
fréquemment par des idées reçues
non fondées sur des faits
expérimentés et ce bien plus que l’on
ne pourrait croire.

En effet, il en va tout autrement.
Notre foi est bien placée pour nous
dire que les exigences de Dieu, la loi
morale, ne sauraient être
irrationnelles ou contraires aux
aspirations les plus profondes de
l’homme ce que confirment
d’innombrables données empiriques
allant de l’actualité impérissable,
vérifiée par les recettes, d’auteurs



comme Shakespeare, Tolstoi ou
Dostoïevski, au succès mondial de
films presque toujours de
divertissement pour tous, pour la
plupart en accord avec une
anthropologie chrétienne.

Ce fait vérifié est d’une grande
importance. En effet, tout récit, loin
d’être une création arbitraire de
l’imagination est toujours une
réponse à une grande question
morale. Les meilleures écoles de
scénaristes sont unanimes : le récit
historique est une expression de la
recherche essentielle et profonde
d’un questionnement clé, la valeur
que le personnage principal souligne
après une série de contrariétés de
plus en plus fortes lorsqu’il est
appelé à faire des choix en accord
avec lui-même, ou pour mieux dire,
avec ce qu’il décide d’être lorsqu’il
forge son destin. Dans les grands
classiques, comme dans les films de
F.Capra, par exemple, le héros doit



toujours faire face à des choix de
plus en plus difficiles pour être
cohérent avec ses principes moraux :
il résiste jusqu’à l’épuisement, mais il
est sauvé à la dernière minute en
récompense à sa fidélité au bien.

Nous citons volontiers le film La Vie
est belle qui a eu trois Oscars et les
meilleures ventes en Italie et où le
héros préserve l’innocence de son fils
jusqu’au sacrifice de sa vie, dans
l’espoir que l’enfant parvienne à s’en
sortir, comme c’est finalement le cas.

Dans Finding Nemo, pour ne citer
qu’un autre film à succès permanent,
le père Marlin doit récupérer son fils
Nemo, perdu. Ce n’est pas par hasard
qu’à la fin du film, au sommet de
l’histoire, les deux s’en sortent
ensemble lorsqu’ils se font
mutuellement confiance en
reconstruisant une relation
équilibrée.



On perçoit aisément que toute
histoire répond, à sa façon, à une
question, simple ou complexe, mais
toujours plus ou moins essentielle,
sur le bonheur et sur la fin ultime de
l’homme.

Autrement dit, une bonne histoire est
aussi l’exemple d’un principe moral:
une réflexion morale non pas
abstraite, mais à partir d’un cas
concret.

Ceci dit, il est tout à fait certain qu’un
auteur très habile et efficace par son
adresse rhétorique à casser les
valeurs, peut réussir à envoûter son
public et à lui imposer une vision
anthropologique erronée. C’est tout à
fait possible et c’est très souvent le
cas surtout lorsque ce type d’auteur
mise gros sur le plan émotionnel.

Toutefois, n’oublions pas dans ce cas-
la non, plus que le principe de la
Rhétorique d’Aristote selon lequel à
égalité de conditions, la vérité, plus



convaincante que l’erreur, l’emporte
toujours.

La raison pour laquelle les “vrais”
films à grand succès sont si peu
nombreux tient à la mauvaise qualité
de leur histoire qui est dépourvue
d’un message
“anthropologiquement” vrai et non
pas parce que le public n’adhère plus
à cette vision de l’homme.

En dehors de toute considération
technique spécifique, saint Josémaria
touche aussi ces aspects-la dans sa
Lettre du 30 avril 1946. La situation
ne semble pas avoir beaucoup évolué
par rapport à 1946:

«La raison du succès et de la main
mise, presque absolue, sur les
instruments de communication qui
est le fait des anticatholiques ne
vient pas de ce qu’ils soient arrivés
les premiers : elle tient à ce qu’ils
sont ordinairement meilleurs d’un
point de vue technique […]. Il est vrai



que l’on peut allécher son public par
des moyens dont quelqu’un
d’honnête, un chrétien responsable,
ne peut se servir. Dans ce sens, il faut
admettre, sans aucun doute, que les
corrupteurs ont la tâche plus aisée.
Mais, il n’est pas moins vrai que, si
beaucoup de catholiques
s’investissaient dans ce domaine,
avec une connaissance appropriée de
ses exigences techniques, ils
trouveraient le moyen d’attirer les
gens par des biais honnêtes. Ce qu’on
ne saurait faire, en espérant de
réussir, c’est d’entrer en lice sans
avoir étudié et observé de près la
psychologie du public ; sans avoir
une maîtrise réelle de la technique
de chaque moyen de
communication ; sans avoir appris à
s’exprimer efficacement — le don de
langues !— avec le langage propre à
la nouvelle, au reportage, au roman,
à l’image, au scénario
cinématographique, au théâtre ».



Il est intéressant de constater que
bien souvent le petit nombre de «
bons » films, bien faits, a beaucoup
de succès. Pour citer des exemples
avec des messages positifs, nous
pourrions évoquer les douze
derniers épisodes de Pixar, à partir
de Toy Story, qui ont connu un succès
mondial.

La Saga du Seigneur des Anneaux et
d’Harry Potter et beaucoup de films à
« petit budget » mais riches en
valeurs morales, voire directement
spirituelles, ont eu partout dans le
monde, un grand succès et des prix
importants. En tout état de cause,
elles offrent des contenus de qualité.

Leur présence montre bien qu’un
bon cinéma riche en contenu est
possible, avec des budgets
envisageables et susceptibles de
remporter des prix.

Faire du cinéma moralement bon et à
succès financier n’est pas une vue de



l’esprit, la quadrature du cercle. C’est
possible, quoi que pas facile,
évidemment. Certains exemples (La
Vie des autres, Des hommes et des
dieux, Bienvenus au Sud, Le discours
du roi, etc.) ont demandé dix ans ou
plus de travail, de recherche, de
relecture de l’histoire à parfaire
avant qu’elle ne soit à l’écran.

En effet, les choses ne sont ni faciles
ni immédiates. Si on est tenté de
croire le contraire, l’échec est assuré
dès le départ et on sera porté à se
dire qu’il est impossible tout court de
faire du bon cinéma.

Ceci dit, il y a bel et bien un
problème de ressources
dramaturgiques, d’habileté
professionnelle, de détection de la
formule, de capacité à raconter de
bonnes histoires. Dans le domaine
des moyens audio-visuels cela met en
jeu des aptitudes professionnelles
variées et complexes.



Par ailleurs, en tant que consultant
dans des réalisations importantes,
ma petite expérience me porte à
croire que l’habileté principale et
déterminante est celle d’arriver à
écrire un bon scénario ou d’avoir le
flair pour apprécier les scénarios des
autres.

Je pense ainsi que le problème
principal n’est pas que le public soit
attaché à des histoires immorales. Le
vrai problème est que le cinéma et la
fiction en général sont des domaines
où peu de gens ont une vision
chrétienne de la vie, pour des raisons
diverses, mais réelles, contingentes et
historiques.

Aussi bien les recherches
scientifiques de quelques auteurs
américains, que l’expérience en Italie
et la connaissance de cette réalité
ailleurs, montrent que de fait (mais
non pas de droit) le cinéma et la
télévision sont des domaines où



l’idéologie dominante est
normalement fermée à la
transcendance et où, concernant les
questions anthropologiques, elle est
fréquemment loin des considérations
chrétiennes.

Ces idées envahissent les medias et
ce n’est pas forcément parce que les
producteurs veulent en tirer plus de
profit. Souvent, c’est ce petit nombre
de « bons » films, dont nous avons
parlé, qui a du succès. Or, ces idées
envahissent le cinéma et la télévision
à cause de la culture limitée de l’élite
moyenne et à cause de l’idée fausse
de l’homme qu’ont ceux qui ont la
main mise sur l’industrie audio-
visuelle, aujourd’hui en de
nombreux pays.

De fait, une grande partie de la
production pour le cinéma et la
télévision dans le monde est le fait
d’une minorité culturelle laïciste où
pratiquement personne ne croit en



Dieu, où les personnes stablement
mariées et ayant des enfants sont
rares.

En revanche, il y a un pourcentage
élevé de personnes ayant une vie
familiale et affective instable, vouées
corps et âme à leur métier, dans une
vie de bohème qui n’a de romantique
que le décor artistique dans lequel ils
campent.

Par ailleurs, ce style de vie est très
fréquemment appâté par la
corruption, dans un milieu où
l’argent est roi, ou victime de la
pression stressante du succès
éventuel à atteindre un jour, pouvant
s’écrouler le lendemain, de la peur
de perdre la situation acquise, de la
menace du désespoir et de la
solitude, cortège habituel de ceux qui
ont tout misé sur leur travail, aussi
beau et satisfaisant fût-il.

Toutefois, ce n’est pas toujours
l’appât du gain qui pousse ces



personnes à produire ce type
d’histoires mais leurs propres
convictions idéologiques et
artistiques, leur désir d’être reconnu
par les collègues et par leur milieu
professionnel. Pour un scénariste, un
réalisateur ou un acteur, un Oscar est
plus alléchant qu’un grand succès
commercial ou qu’un grand profit
financier.

Bien sûr, dans le monde
professionnel du cinéma et de la
télévision il y a aussi des croyants
convaincus mais de nos jours, ils ne
sont hélas pas nombreux.

Ceci étant, — comme le montre
Spencer Lewerenz dans son livre 
Behind the screen, recueil de
témoignages de scénaristes et de
réalisateurs d’Hollywood qui ont fait
des films ou des feuilletons pour la
télé très importants—, beaucoup
d’entre eux, catholiques ou
protestants, tiennent à leur foi



chrétienne. Cependant, aucun ne se
pose le problème d’une éventuelle
incompatibilité entre leur croyance
personnelle et les attentes du public
parce qu’ils croient sans doute que
faire de « bons » films est
systématiquement acculé à l’échec.
Leur problème viendrait plutôt de ce
qu’ils se contentent du plus facile, ils
ne savent pas aborder des questions
profondes et, dans ce milieu hyper
compétitif où le succès est devenu
leur idole, ils ne savent pas gérer leur
existence de façon équilibrée, se
laissant entraîner par les pressions
du milieu professionnel, par le stress
des bons résultats, ou par leur
rythme de travail.

4. Le drame de l’existence et de
l’éthique personnelle

Après cette parenthèse, revenons au
lien qui existe entre la construction
d’une histoire et la réflexion morale.
Nous avons insisté sur ce que sous



une histoire bien menée la question
qui se pose est de savoir quelle est la
« vie juste ou bonne » pour un
personnage dans une situation
précise. Cette situation est presque
toujours tendue et soumise à des
pressions existentielles où il doit,
souvent quoique pas toujours, faire
un choix intellectuellement épineux
et intéressant.

La morale et la « vie bonne » ne sont
qu’une seule et même chose. La
question de la morale à la base de la
« vie bonne » s’est posé dans ces
dernières décennies grâce à une
reprise plus fidèle du courant
thomiste. Beaucoup de documents
récents du Magistère sont dans cette
ligne, branchée sur la Patristique. Il y
a par exemple l’encyclique

Veritatis splendor (1993) de Jean-Paul
II ainsi que le Catéchisme de l’Église
catholique (1992) et son Compedium
(2005). Et dans ce sens aussi,



beaucoup de travaux contemporains
sur la morale prônent “l’éthique des
vertus”, dite aussi “éthique à la
première personne”.

Tant et si bien que beaucoup d’essais
actuels sur la philosophie morale
appartenant à ce courant-là
considèrent de nouveau que les
formes narratives sont importantes
dans la formation morale de la
personne et parlent d’une certaine
unité, — d’un rapport étroit et non
pas d’une identité—, entre la
philosophie et la littérature, la
morale et le récit.

L’enseignement de saint Josémaria
est éclairant là-dessus. En effet, sans
n’avoir jamais eu à définir
formellement ou académiquement
les fondements d’une théologie
morale, il avait toujours compris que
la vie bonne est la réponse de
l’homme aux appels que Dieu lui
adresse tout au long de son



existence. Pour saint Josémaria le
bonheur, c’est-à-dire la vie bonne, la
réalisation parfaite de l’être, n’existe
pas en dehors de l’union avec Dieu et
de la réponse aimante à ses requêtes.

Parmi les nombreux textes édités ou
inédits que nous pourrions citer,
voici ces deux points de Forge :

«La félicité au Ciel est réservée à
ceux qui savent être heureux sur
terre, j’en suis de plus en plus
persuadé » (Forge 1005)

«La formule, le secret du bonheur
sur terre et au ciel, brille pour moi de
tous ses feux: ne pas seulement se
plier à la Volonté de Dieu, mais y
adhérer, s’identifier, aimer, — pour
tout dire—, la Volonté divine d’un
acte positif de notre volonté.

Voilà, j’insiste, le secret infaillible de
la joie et de la paix ». (Forge 1006)



L’enseignement de Jean-Paul II
concernant les fondements de la vie
morale de l’homme est dans la même
ligne.

Dans l’homélie du 26 février 2000
prononcée sur le Mont Sinaï, il disait
que « les dix Commandements ne
sont pas imposés arbitrairement par
un seigneur tyrannique. Ils ont été
écrits dans la pierre ; mais avant
cela, ils ont été écrits dans le cœur de
l'homme comme la loi morale
universelle, valable en tout temps et
en tout lieu. Aujourd'hui comme
toujours, les dix Paroles de la Loi
fournissent les seules véritables
bases pour la vie des personnes, des
sociétés et des nations. Aujourd'hui
comme toujours, elles sont le seul
avenir possible pour la famille
humaine. Elles sauvent l'humanité
des forces destructrices de l'égoïsme,
de la haine et du mensonge. Elles
mettent en évidence les faux dieux
qui maintiennent les hommes dans



l'esclavage : l'amour de soi jusqu'au
refus de Dieu, l'avidité pour le
pouvoir et le plaisir qui bouleverse
l'ordre de la justice et dégrade notre
dignité humaine et celle de notre
prochain. […]

Garder les Commandements, c'est
être fidèles à Dieu, mais c'est aussi
être fidèles à nous-mêmes, à notre
véritable nature et à nos aspirations
profondes.

Nombreux sont les auteurs qui ont
perçu l’influence qu’a eue la
formation de Karol Wojtyla au «
théâtre rapsodique », concernant
non seulement sa présence physique
sur scène ou sa capacité à dialoguer
avec les foules mais sa capacité à
comprendre « le drame de l’existence
» et sa façon de concilier le sens
profond de la subjectivité, de la
liberté et de l’histoire de l’homme
avec l’adhésion aux principes
métaphysiques et à l’objectivité de la



nature humaine et de ses lois
morales.

Saint Josémaria, à partir de son
expérience existentielle et pastorale
de la vie, a une perception analogue
de la subjectivité humaine et du «
devenir de l’homme dans l’histoire
» (expressions que l’on serait tenté
d’attribuer à Karol Wojtyla). Il
considère tout cela sous une
approche positive de la liberté et de
la prise de conscience des risques
encourus. Et il le fait à un moment
historique précis, où la pédagogie
catholique était enracinée dans une
tradition faite d’impositions dans le
but d’atteindre une obéissance
extérieure et veillant sur les résultats
obtenus.

Dans cette homélie, publiée dans le
recueil Quand le Christ passe, il
assure que : « L’œuvre du Christ, la
tâche que son Père Lui a confiée, sont
en train de se réaliser : sa force



traverse l’histoire, y apportant la
vraie vie […]

Dans la tâche qu’Il accomplit dans le
monde, Dieu a voulu que nous
soyons ses coopérateurs, Il a voulu
courir le risque de notre liberté […]

Dieu condescend à notre liberté,
notre imperfection, nos misères ». (n.
113)

Voici ce qu’il en pense, dans une
homélie consacrée à la liberté et
publiée dans Amis de Dieu:

« Quelle est cette vérité qui, tout au
long de notre vie, marque le début et
le terme du chemin de la liberté ?
[…] : savoir que nous sommes sortis
des mains de Dieu, nous sommes
l’objet de la prédilection de la Très
Sainte Trinité, nous sommes les
enfants d’un Père aussi grand. Je
demande à mon Seigneur que nous
nous décidions à nous en rendre
compte, à nous en réjouir jour après



jour, car nous agirons alors comme
des personnes libres. Ne l’oubliez
pas : celui qui ne se sait pas enfant de
Dieu ignore sa vérité la plus intime,
et est réduit à agir sans la puissance
et la force de ceux qui aiment le
Seigneur par dessus toutes choses ».
(n. 26)

Et de dire encore :

« D’où nous vient cette liberté ? Du
Christ notre Seigneur. C’est la liberté
par laquelle il nous a rachetés (Cf. Ga
4, 31). Les chrétiens, nous n’avons
pas à emprunter à qui que ce soit le
vrai sens de ce don, puisque la liberté
chrétienne est la seule qui apporte le
salut à l’homme.

J’aime parler de l’aventure de la
liberté, car c’est ainsi que s’écoule
votre vie et la mienne. Librement —
comme des enfants et, pardonnez-
moi si j’insiste, non comme des
esclaves — nous suivons le chemin
que le Seigneur a tracé pour chacun



de nous. Nous savourons cette
aisance de mouvement qui est un
don de Dieu ». (n .35)

Tout cela nous permet de tirer deux
conséquences importantes.

La première est qu’un « dramaturge
», fût-il romancier, scénariste, ou
réalisateur, s’il est croyant, n’a rien à
craindre à aborder un sujet ou un
problème existentiel car plus il ira au
fond des choses, plus il réussira à
être « vrai », plus il trouvera des
réponses en accord avec sa foi
personnelle.

À cet effet, le sens de la filiation
divine dont parle saint Josémaria,
élément central de la spiritualité
chrétienne, permet de rejeter tout
complexe d’infériorité face au «
culturellement correct » dominant
aujourd’hui et à toute prétention
trompeuse à fonder un humanisme,
à répondre aux questions



existentielles de l’être humain en
dehors de son lien étroit avec Dieu.

Il n’y a point de réponse correcte aux
questions que l’homme se pose et qui
sont au fond l’objet de la littérature,
de l’art dramatique, du cinéma et de
la télévision, en dehors de notre lien
avec Dieu et de la connaissance de
ses desseins sur nous.

Dans la Lettre du 30 avril 1946, déjà
citée à plusieurs reprises nous
trouvons aussi: “ N’ayez donc pas
peur de la situation actuelle, ne
pensez pas qu’elle est
incontournable. Que les flots
déchaînés de cette tempête dans
l’océan du monde ne vous effraient
pas. N’ayez pas envie de fuir car ce
monde est à nous. Il est l’œuvre de
Dieu et il nous l’a laissé en héritage
[…] Fils de Dieu, frères de Jésus-
Christ, nous partageons son héritage
qui est le monde entier : si autem filii,
et heredes: heredes quidem Dei,



coheredes autem Christi (Rom. 8, 17):
car si nous sommes fils, nous
sommes héritiers, héritiers de Dieu,
cohéritiers avec le Christ. […] Le
Seigneur veut qu’on le place à
nouveau au sommet de toutes les
activités humaines : c’est de nous
qu’il attend spécialement ce service,
cette collaboration, pour faire en
sorte que soient encore plus
abondants sur la terre les fruits de la
Rédemption, seule et véritable liberté
pour l’homme. C’est avec cette
espérance que nous travaillons et
avec cette responsabilité ».

La seconde conséquence, et j’en suis
tout à fait persuadé, est que de nos
jours le cinéma, sous toutes ses
formes ainsi que la fiction du récit
télévisuel, étant une sorte de
“laboratoire d’avant garde » de la
réflexion morale et existentielle, la
présence des chrétiens dans ces
secteurs professionnels se fait de
plus en plus pressante.



Pour attirer le public, le cinéma
s’investit de fait dans les sujets les
plus controversés. Par exemple, et en
simplifiant beaucoup les choses, dans
les années quatre-vingt-dix, il fallait
être le chantre de l’homosexualité,
aujourd’hui, de l’euthanasie. Les
auteurs savent que traiter de ces
sujets polémiques et chauds, en «
prenant les devants », est porteur de
l’intérêt du public et fait partie du «
nouveau » du « jamais vu » qui attire
forcément les spectateurs.

Les chrétiens se doivent d’être
présents aujourd’hui dans le
domaine de l’écriture d’histoires
pour être aux commandes de ce
laboratoire où l’on forge les idées
morales qui seront adoptées, sur-le-
champ ou après un certain temps,
par une grande partie de la société.
C’est le cas surtout dans les pays les
plus développés où la consommation
de ces medias est si élevée qu’elle



ressemble à une maladie contagieuse
et vite propagée.

Ce n’est pas, loin de là, une présence
aléatoire, à cultiver une fois que
d’autres problèmes plus urgents
auront été résolus, ou une « façon de
christianiser le temps libre », de «
meubler les heures vides »

Être présent dans la littérature, le
cinéma et la fiction télévisuelle c’est
donc se trouver aux avant-postes de
la nouvelle élaboration des normes
morales de la société.

5. Une relation intime

Revenons ici sur la crainte déjà
évoquée de voir que les moyens de
communication ne remplacent chez
les chrétiens les relations et les
contacts personnels.

Cette crainte est certes justifiée mais
elle ne peut pas nous faire oublier
que les moyens modernes de



communication permettent non
seulement d’atteindre en un temps
record une foule de gens, mais aussi
de faire que les formes narratives,
bien construites, touchent très
efficacement le coeur des lecteurs,
des spectateurs et non seulement
leur esprit. Or, toucher le cœur veut
dire aussi avoir une influence sur les
décisions essentielles, sur des
attitudes existentielles
déterminantes.

Soyons donc cohérents. Craint-on
d’écrire un livre, bel exemple de
mass medium ? Craint-on les
évangélistes qui ont transcrit les
paroles de Jésus ? Doit-on craindre
saint Paul qui ne s’est pas limité à
prêcher et à parler en tête-à-tête,
mais qui a écrit ses lettres. Doit-on se
méfier aussi des auteurs, des articles
des journaux ?

Tout en comprenant ceux qui ont ce
souci, à cause l’utilisation souvent



désordonnée que l’on fait de ces
medias,

j’estime qu’il est exagéré de craindre
que les media, le cinéma et la
télévision ne prennent la place des
relations personnelles.

Ceci dit, il est important de rappeler
que ce qui envoûte un lecteur ou un
spectateur c’est précisément
l’existence d’une relation personnelle
à laquelle il se livre, en étant presque
toujours parfaitement démuni. En
effet, par les techniques
sophistiquées que l’on prône et dont
on se sert, l’écran est aussi un
déclencheur d’émotions qui ouvre les
portes du cœur.

Lorsque je suis plongé dans une
lecture émouvante, j’ai l’impression
que l’auteur du roman me parle
directement. Un film qui m’a touché
a fait que je devienne l’ami, le voisin,
le frère du personnage principal et
que je tisse un lien d’empathie très



fort avec ce protagoniste que je
considère comme quelqu’un de réel
que j’aime profondément, avec
lequel je partage des vécus.

Autrement dit, ces moyens de
communication sont des moyens de
masse par le nombre de gens qu’ils
touchent, mais touchent l’individu
plus personnellement, quant à la
perception. Il est, certes, du domaine
de l’illusion, mais l’effet qu’ils
provoquent est celui d’une intimité et
d’une « personnalisation » très
réelles.

L’intéressant c’est que l’intimité
tissée grâce à un roman à succès
concerne des centaines de milliers de
lecteurs. En Italie, s’il s’agit d’une
série télévisée, elle touche de cinq à
huit millions de personnes en même
temps; un film hollywoodien, le
Titanic, par exemple, parlera à un ou
à deux milliards de spectateurs.



Le constat du paradoxe de “l’intimité
de masse” est de plus en plus clair
aujourd’hui grâce aux commentaires
des lecteurs ou des spectateurs sur
les sites de référence ou sur les pages
ouvertes sur les réseaux sociaux
pour des raisons souvent
publicitaires.

Les auteurs d’œuvres narratives à
succès ploient aujourd’hui sous
l’avalanche des commentaires et des
feedback qui peut même les
entraîner. En tous les cas, cela
confirme de façon empirique que ces
œuvres touchent le cœur de
beaucoup de gens.

La possibilité d’être en même temps 
énormément massif et de toucher par
ailleurs le coeur de chaque lecteur ou
spectateur est sans doute l’aspect le
plus délicat des moyens de
communication modernes.

Ces deux extrêmes qui peuvent
sembler irréconciliables, devraient



presser les chrétiens d’être présents,
là où se forgent ces flux de récits qui
mettent en valeur des aspects de la
réalité inconnus jusque là : des
manifestations de la réalité portées
jusqu’à l’émotion et des émotions qui
cristallisent en des choix existentiels.

Une grande opportunité

La prédication de saint Josémaria qui
encourage les laïcs à prendre
conscience de leur responsabilité et à
être présents à la croisée des
chemins des relations humaines, a
une portée très forte car il est
difficile de concevoir des «
carrefours » plus importants de nos
jours. La présence dans ces milieux-
là ne peut être que très féconde.

Saint Josémaria estimait que
l’absence de chrétiens bien formés
dans ces agoras planétaires que sont
le cinéma et la télévision est un
grand préjudice pour l’Église. Ce vide



à combler, a des racines historiques à
préciser par ailleurs.

Saint Josémaria soulignait aussi que
“l’apostolat de l’opinion publique”
nous concerne tous, qu’il n’est pas
une sorte de “chasse gardée” de
spécialistes. Toutefois, rappelons
que, comme il le dit dans un passage
de sa Lettre de 1946, élargir la
responsabilité à tous les chrétiens ne
veut pas du tout dire minimiser la
nécessité d’une préparation
spécifique, longue, patiente,
exigeante pour les professionnels des
medias pouvant avoir une influence
positive. La bonne volonté ou les
bonnes intentions sont insuffisantes,
ne nous y trompons pas.

Ce « travail de tous » dont parle saint
Josémaria appelle chaque chrétien à
se demander ce qu’il peut faire pour
que le Christ soit aussi présent dans
les medias. Cela va du simple citoyen
qui fait un courrier, toujours positif,



pour manifester son
mécontentement ou son
encouragement après avoir lu un
journal, vu un film ou un programme
de télévision, aux citoyens qui
organisent des associations de
spectateurs ou d’auditeurs pour
peser sur l’orientation des medias.
Les usagers de ces medias peuvent
en contrôler l’usage et peser ainsi sur
les ventes de produits déterminés,
tout comme les publicitaires qui
décident d’acheter ou non les espaces
de tel ou tel media plutôt que de tel
autre parce qu’il respecte davantage
la dignité de ses auditeurs ou de ses
spectateurs.

Cela concerne bien sûr les parents
qui forment leurs enfants à
apprécier des loisirs très riches, en
leur proposant des ciné-clubs ou en
les aidant à avoir un esprit critique
vis-à-vis des journaux, d’internet, de
la radio ou de la télévision, en
veillant sur leur choix de lectures ou



de films ou de programmes pour
qu’ils en tirent un maximum de
profit.

Pour saint Josémaria il n’est pas ici
non plus question d’une charge
supplémentaire mais d’une
responsabilité acquise au Baptême
que le chrétien doit toujours
développer sans aucun complexe
d’infériorité.

Il s’agit tout simplement de vivre la
dimension sociale et culturelle de la
foi, en cultivant le pluralisme dans
les goûts, les styles, les affinités et les
préférences légitimes, mais sans
fissurer la cohérence de leur vie, cent
pour cent chrétienne.

6. Ce n’est pas une utopie

Ettore Bernabei, producteur très
connu à la télévision italienne, qui
vient de fêter ses 90 ans, a prononcé
à cette occasion une lectio magistralis
au Grand Amphi de l’Université



Pontificale du Latran. Directeur
général de 1961 à 1974 de la chaîne
publique RAI, il a été le promoteur et
le président d’une maison de
production pour la télévision qui a
réalisé des programmes à grand
succès en Italie, voire dans le monde.
Il était en mesure de témoigner avec
la force de quelqu’un qui a été aux
avant-postes du monde féroce et
compétitif de la communication
télévisuelle. « Dans mon expérience
de communicateur, j’ai constaté que
lorsque l’on tâche d’imprégner la
communication de l’esprit du bien
commun, l’on profite toujours de la
correspondance du public ».

Il y aurait d’autres témoignages
semblables à citer, mais nous allons
terminer avec quelques
considérations tirées de cette
expérience qui nous connaissons si
bien et de si près, afin de souligner
un aspect essentiel.



Ettore Bernabei, avec qui j’ai eu
l’occasion de collaborer souvent à
partir de 1999, de par sa culture et sa
formation intellectuelle, met toujours
en avant la personne humaine. Les
ressources techniques qui sont
l’occasion pour d’autres d’un
investissement accru d’énergies dont
ils privent l’aspect humaniste,
narratif, philosophique et
théologique, sont pour lui un
élément secondaire, au service de la
confection du récit, c’est-à-dire, du
contenu que l’on tient à transmettre.
La maison de production Lux Vide
s’est investie jusqu’à présent dans la
phase dite « de développement » dans
l’industrie du cinéma c’est-à-dire
dans le travail patient, profond,
exigeant — historiquement
documenté dès qu’il s’agit d’un sujet
touchant l’Histoire— afin de
parachever le scénario, c’est-à-dire le
projet à porter à l’écran, quitte à
rogner s’il le faut sur le budget de la
mise en scène et de la réalisation.



Cette stratégie n’est pas adoptée par
beaucoup or elle est, ce me semble, la
façon juste de procéder qui a
toujours été efficace aussi bien par la
qualité des produits que par le succès
auprès des spectateurs.

En conclusion, notons bien que la
disposition et l’attitude que saint
Josémaria a eues et qu’il a proposées
sont très précisément dans la ligne
de l’absence de complexes
d’infériorité, du travail sérieux et
exigeant, préalable et bien au dessus
de tout aspect concret et technique
auquel est confronté un projet de
formation ou de production. Ce
travail est à accomplir en ayant
conscience que nous sommes les
héritiers du Royaume.

Il s’agit, certes, de tâches ardues et le
chemin à parcourir est long. Mais en
ce début du siècle et du millénaire,
l’on perçoit une nouvelle prise de
conscience des chrétiens de la



responsabilité d’être présents dans
les medias.

Nous faisons allusion aussi bien aux
initiatives promues et proposées par
la hiérarchie épiscopale (pensons
aux tv catholiques comme l’italienne 
Tv2000, ou à l’effort renouvelé de
quotidiens catholiques comme
Avvenire, pour ne parler que de
l’Italie et aussi et surtout aux
initiatives personnelles des
chrétiens, évoquées ici en passant
mais qui mériteraient d’être
longuement décrites.

Je puis assurer, vu mon expérience
de plus de dix ans sur le terrain,
aussi bien dans le domaine de la
formation que dans celui de la
réalisation, que, comme saint
Josémaria aimait à le dire désormais
“les chemins divins de la terre sont
dégagés”, y compris ceux des moyens
de communication qu’il nous revient
de fouler.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/les-chretiens-
engages-dans-le-monde-de-la-

communication-considerations-a-partir-
de-lenseignement-de-saint-josemaria/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/les-chretiens-engages-dans-le-monde-de-la-communication-considerations-a-partir-de-lenseignement-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-lu/article/les-chretiens-engages-dans-le-monde-de-la-communication-considerations-a-partir-de-lenseignement-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-lu/article/les-chretiens-engages-dans-le-monde-de-la-communication-considerations-a-partir-de-lenseignement-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-lu/article/les-chretiens-engages-dans-le-monde-de-la-communication-considerations-a-partir-de-lenseignement-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-lu/article/les-chretiens-engages-dans-le-monde-de-la-communication-considerations-a-partir-de-lenseignement-de-saint-josemaria/

	Les chrétiens engagés dans le monde de la communication: considérations à partir de l’enseignement de saint Josémaria

