
opusdei.org

Les Béatitudes (4) :
la révolution des
doux

Dans la troisième béatitude, le
Seigneur nous invite à cultiver
un cœur doux, disposé à
coopérer avec Dieu dans la
sérénité, l’humilité et la
persévérance. Nouvel éditorial
adressé aux jeunes.

20/02/2017

Les gens qui étaient sur la montagne
et écoutaient le Seigneur, se
regardaient sans dire un mot :



chaque béatitude les surprenait. La
force du discours commençait à les
enthousiasmer, car le Maitre
s’adressait aux pauvres et à ceux qui
pleurent, ceux qui jusqu’alors
n’avaient eu qu’un rôle secondaire
dans l’histoire d’Israël.

Ils étaient très nombreux, il suffisait
de voir la foule rassemblée sur la
colline : ils n’avaient besoin que d’un
leader, un Messie qui les lancerait
dans l’action et les délivrerait de leur
misère. Mais, avec la troisième
béatitude, Jésus leur dévoile à
nouveau un océan inconnu et
inattendu. À leur grande surprise, il
dit : Heureux les doux, car la terre
promise est à eux.

Si quelqu'un cherchait dans le
Nazaréen un leader social ou un
justicier révolutionnaire, il a dû être
déçu en entendant ces mots. Le
Seigneur les invite à vaincre la colère
par la sérénité, la haine par le



pardon, la violence par la douceur.
Devaient-ils donc continuer à
souffrir ? Le Messie voulait-il qu’ils
renoncent à se battre pour la
justice ?

De quelle douceur parle Jésus ? Pour
mieux le comprendre, il faut aller un
peu plus loin dans l’Évangile et lire
ce qu’Il a dit lui-même : Apprenez de
moi, qui suis doux et humble de
cœur[1]. La douceur que nous
propose le Christ, est donc une
caractéristique du cœur, lieu où
naissent et se développent les
passions qui emplissent les hauts et
les bas de notre vie, en nous rendant
capables du pire et du meilleur,
dignes d’hériter de la terre ou de
ramper sur elle.

Les rênes de notre vie

Alexandre le Grand, le célèbre
guerrier qui conquit un empire au
IVème siècle av. J-C, n’avait que 16
ans lorsque son père Philippe, roi de



Macédoine, le nomma chef de
l’armée. Comme les soldats
refusaient d’être commandés par un
si jeune homme, ils lui offrirent, dans
le but de l’humilier, le jour de sa
désignation, un cheval que jamais
personne n’avait pu monter. Il
s’appelait Bucéphale. L’animal était
fougueux : comme il aurait été
merveilleux et utile dans une
bataille ! Malheureusement, il
s’agissait d’une monture
incontrôlable : dès que quelqu’un
essayait de monter sur lui, il se
cabrait et l’envoyait au sol.

Il peut nous arriver la même chose :
pleins d’énergie et désireux de faire
de grandes choses, nous ne sommes
cependant pas toujours capables de
contrôler notre caractère. Lorsque,
comme Bucéphale, une responsabilité
tombe sur nos épaules, nous ne
savons pas toujours la gérer : nous
voudrions terminer un travail, mais
nous n’en avons plus envie ; nous



essayons d’être aimables, mais
aussitôt nous nous mettons en
colère ; nous projetons de bien
remplir notre journée, mais
rapidement l’ennui ou le
découragement nous saisissent et
tous nos projets s’envolent…

Dans tous ces cas, les passions jettent
à terre nos bonnes intentions, parce
qu’il n’est pas facile de contrôler ses
propres sentiments. «Car ce que je
fais, je ne le comprends pas –écrit
saint Paul, un peu découragé– je ne
fais pas ce que je veux et je fais ce que
je hais »[2].

Quand nous sommes jeunes, nous
commençons à prendre les rênes de
notre vie, et c’est alors que les
passions font brutalement irruption :
elles sont prévues précisément pour
nous aider à surmonter les obstacles
que nous rencontrerons au cours des
années à venir. Mais même si elles
sont nécessaires, il est important



d’apprendre à les gérer pour qu’elles
ne prennent pas une place
incontrôlable dans notre
personnalité.

Les colères exagérées et sans motif,
le dégoût devant le moindre effort, le
désir immodéré de tout avoir ou la
sensualité sans limites, sont les
signes que nous n’avons pas encore
réussi à dominer nos passions et,
comme Bucéphale, avec sa
formidable puissance, elles seront tôt
ou tard capables de jeter à terre nos
bons désirs.

Enfants du Grand Roi

Dès qu’il sentit les violents
soubresauts du cheval, le jeune
Alexandre le Grand comprit le
problème : Bucéphale avait peur de
l’ombre du cavalier qui était projetée
sur le sol. L’animal, nerveux, se
dressait pour échapper au fantôme
qu’il croyait voir, tremblait de tout
son corps et se cabrait, s’ébrouant



furieusement. Cependant, le soldat, à
la surprise de tous ses hommes, ne
fut pas désarçonné.

Comment parvenir à canaliser nos
passions ? Nous avons besoin d’être
guidés par un cavalier qui, comme
Alexandre, garde son calme au
moment de l’épreuve. De même que
le fils de Philippe savait qu’il avait
besoin de cette maitrise pour devenir
un grand empereur, de même, nous
aussi, avons découvert quelque chose
de précieux pour conduire notre vie
et qui donne un objectif évident à
notre volonté : être disciples du
Seigneur, améliorer le milieu où
nous sommes appelés à vivre et
parvenir au Ciel.

Tout comme Alexandre, nous aussi
sommes fils de Roi, fils de Dieu, et
nous pourrons le manifester en
faisant bon usage de nos passions. «
Les enfants…Comme ils essaient de
bien se tenir en présence de leur



parents ! Et les fils de Roi, en
présence du roi leur père, comme ils
s’efforcent de garder la dignité
royale ! Et toi…, ne sais-tu pas que tu
es toujours en présence du grand Roi,
Dieu, ton père ? » [3].

Nous sommes appelés à recevoir le
royaume de Dieu en héritage, à
changer ce monde et à vivre pour
toujours : est-ce que ce ne sont pas
des raisons suffisantes pour canaliser
dans ces idéaux toutes les énergies
que Dieu nous a données, au lieu de
les utiliser à nourrir notre orgueil ou
à les gaspiller dans des frivolités qui
valent le temps qu’elles durent ?

« Toi, sois très révolté»

Un jeune homme demanda un jour à
saint Josémaria : « Père, avez-vous été
un jeune homme révolté ? »« Oh oui ! -
répondit le saint- Dans ma jeunesse,
j’ai été très révolté et je continue à
l’être. Parce que je n’ai pas envie de
protester contre tout sans apporter



une solution positive, je n’ai pas envie
de mettre du désordre dans la vie. Je
me révolte contre tout cela ! Je veux
être enfant de Dieu, fréquenter Dieu,
me comporter comme un homme qui
sait qu’il a un destin éternel et en plus,
traverser la vie en faisant tout le bien
possible, en comprenant, en excusant,
en pardonnant, en vivant avec les
autres…voilà ma révolte ! De sorte
que je suis plus révolté que quiconque.
Toi, sois révolté, c’est une bonne
chose… »[4].

Car le doux n’est pas un être
apathique ou passif, qui fait ce que
lui disent les autres : celui qui agit
ainsi est un être pusillanime, un
instrument faible sur lequel le
Seigneur ne peut guère s’appuyer. Le
doux est plutôt un révolté qui sait
faire un bon usage de ses forces et
qui prend des décisions énergiques
quand elles sont nécessaires pour
changer quelque chose, comme l’a



montré le Seigneur en expulsant les
marchands du Temple.

La douceur peut se manifester aussi
bien de manière externe qu’interne.
La première nous conduira à
modérer notre caractère ; à discuter
quand ce sera nécessaire, mais en
respectant la personne qui pense
différemment –sans élever la voix,
ou dire des paroles blessantes- ; à
respecter l’autorité des parents ou
des professeurs, même s’ils nous
imposent des limites que nous ne
comprenons pas bien ; ou à se plier
aux règles élémentaires de politesse,
comme marque de respect envers
nous-mêmes et envers les autres.

Intérieurement, la douceur est
également nécessaire. Accepter les
conseils de quelqu’un qui nous aime
bien –ce qui ne veut pas dire les
comprendre toujours, du moins au
début- ne pas agresser les autres en
pensée ; toujours pardonner, en



repoussant toute idée de vengeance
qui ronge l’âme ; ne pas chercher à
découvrir des intentions cachées
dans les actes ou les paroles
d’autrui ; ou accepter la volonté de
Dieu si nos projets échouent sans que
nous puissions l’éviter, en sont
quelques exemples.

Le Pape François dit que "la douceur
est la vertu des forts"[5], car cette
maitrise de soi-même exige d’avoir
un cœur généreux, de relativiser les
contrariétés, d’accepter ses propres
défauts, et de se mettre toujours au
service des autres, "la vie de celui qui
ne vit pas pour servir, ne vaut pas la
peine d’être vécue"[6]. Donc, le doux
luttera sans cesse contre l’orgueil : ce
menteur qui dissimule nos propres
carences et transmet la peur d’être 
utilisés par les autres.

Regarder le soleil

Alexandre le Grand parvint à grand-
peine à se maintenir sur l’animal



mais, lui faisant faire demi-tour, il
l’amena à regarder directement le
soleil. Ainsi, Bucéphale ne pouvait
pas voir sa propre ombre. Il y eut
quelques secondes d’expectative
tendue, jusqu’à ce que cavalier et
monture se soient acceptés l’un
l’autre, se plaisant mutuellement et
se reconnaissant capables de
partager de grandes aventures.

À partir de ce moment, ce cheval
montra toute sa fougue sur les
champs de bataille, et fut le
compagnon du conquérant dans
toutes ses victoires.

Jésus aussi fut victorieux avec
douceur, lorsqu’il porta la croix sur
ses épaules à Jérusalem, comme une
bête de somme traine la charrue, en
laissant derrière elle un sillon où la
vie peut grandir.

Ce n’est qu’en l’imitant –en regardant
le Soleil- , que nous parviendrons à
donner un sens à la merveilleuse



énergie que renferment nos
passions, sereins, persévérants,
capables de recevoir en héritage la
terre que Dieu veut mette entre nos
mains. « Si tu réponds à l’appel que
t’a adressé le Seigneur, ta vie –ta
pauvre vie !- laissera dans l’histoire
de l’humanité un sillon large et
profond, lumineux et fécond, un
sillon éternel et divin »[7].

***

Questions pour la prière personnelle

-Est-ce que je suis violent avec les
autres ? Est-ce que je décharge ma
mauvaise humeur sur ceux qui
m’entourent ? Est-ce que je les rends
responsables de ce qui n’a pas marché
dans ma journée ? Est-ce que j’accepte
avec calme ma part de
responsabilité ?

- Est-ce que je sais pardonner ? Est-ce
que j’évite de porter des jugements
négatifs sur les autres, et tout



particulièrement sur ceux qui ne me
sont pas sympathiques ?

- Est-ce que j’écoute quand on me
parle ? Est-ce que j’accepte avec
simplicité une remarque, si j’ai fait
quelque chose qui n’est pas bien ou
est-ce que je le prends mal par
orgueil ?

- Est-ce que je suis humble avec Dieu
ou est-ce que je crois déjà tout savoir ?
Est-ce que je suis persévérant dans ma
formation chrétienne ?

- Est-ce que j’évite l’apathie ? Est-ce
que je demande à Dieu de m’aider
quand "je me fiche de tout" ? Est-ce
que je lui demande de m’aider à voir
mes défauts et à découvrir les besoins
des autres ?

[1] Mt, 11, 29



[2] Romains, 7, 15

[3] Saint Josémaria, Chemin, 265

[4] Saint Josémaria, Rencontre avec
les jeunes au Pérou, 13-VII-1974

[5] Pape François, Lettre au
journaliste Alfredo Leuco, 15-IV-2015

[6] Pape François,Homélie à La
Havane (Cuba), 20-IX-2015.

[7] Saint Josémaria, Forge, 59

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/les-beatitudes-
iv-la-revolution-des-doux/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/les-beatitudes-iv-la-revolution-des-doux/
https://opusdei.org/fr-lu/article/les-beatitudes-iv-la-revolution-des-doux/
https://opusdei.org/fr-lu/article/les-beatitudes-iv-la-revolution-des-doux/

	Les Béatitudes (4) : la révolution des doux

