
opusdei.org

Les autres sont des
nôtres (II)

La correction fraternelle est un
fruit de nos liens avec les autres
et suppose de poser sur eux un
regard large, comme celui de
Dieu

21/06/2021

« Il arrive donc à une ville de
Samarie, appelée Sykar, près du
terrain que Jacob avait donné à son
fils Joseph. » (Jn 4, 5). Ce voyage et ce
moment précis, Jésus les avait
soigneusement préparés ; il voulait
que, près du puits, se rencontrent sa



soif et la soif de la Samaritaine. C’est
un contexte propice au don, tout y
respire la saveur d’une offrande : la
nature, le puits, l’eau… Cependant,
Jésus cherche le plus grand des dons :
il veut la joie et la paix d’une âme
choisie de toute éternité, même si,
ces derniers temps, elle a peut-être
été un peu insaisissable pour le cœur
de Dieu.

La proximité est le style de Dieu

Saint Josémaria disait que « plus qu’à
“donner”, la charité consiste à
“comprendre” » [1], c’est-à-dire à
saisir les problèmes et les difficultés
des autres. Lorsque nous prenons
cette initiative, les autres et leurs
difficultés cessent de nous être
étrangers pour faire partie de nous-
mêmes. Le Christ ne s’est pas livré à
des calculs sur le moment ou sur
l’opportunité d’aller à la rencontre
de la Samaritaine. Celui qui s’occupe
des autres reconnaît qu’ils sont un



don et contemple en eux l’image de
Dieu, l’amour infini dont Dieu les
aime. Chacun est un don pour ceux
qui lui sont proches et le premier pas
pour nous entraider consiste à en
prendre conscience. Jésus reconnaît
le don que représente la vie de la
Samaritaine. C’est pour cela qu’il lui
demande à boire. Il a soif de son
amour.

Le pape voit à l’origine de cette
attitude le fait que Jésus, bien des
années plus tôt, a voulu être baptisé
comme les autres, même s’il n’en
avait pas besoin. Le Christ va à la
rencontre de l’autre pour le
comprendre, pour l’accompagner et
pour l’assister non seulement de
l’extérieur. « Le premier jour de son
ministère, Jésus nous offre ainsi son
“manifeste programmatique”. Il nous
dit qu’il ne nous sauve pas d’en-haut,
par une décision souveraine ou un
acte de force, un décret, non : il nous
sauve en venant à notre rencontre et



en prenant sur lui nos péchés. C’est
ainsi que Dieu est vainqueur du mal
du monde : en s’abaissant, en s’en
chargeant. C’est aussi la manière
dont nous pouvons relever les
autres : en ne jugeant pas, en
n’ordonnant pas ce qu’il faut faire,
mais en nous faisant proches, en
com-patissant, en partageant l’amour
de Dieu. La proximité est le style de
Dieu à notre égard » [2].

Le fondateur de l’Opus Dei disait que
« la correction fraternelle est une
partie du regard de Dieu, dans sa
Providence pleine d’amour » [3]. Qui
s’occupe de son frère ne juge pas les
autres : il essaie de les regarder
comme Dieu les regarde. Puisque
tous lui semblent un trésor, il tâche
de les protéger comme un bien
précieux. « La correction fraternelle
naît de l’affection ; elle manifeste que
nous voulons que les autres soient de
plus en plus heureux » [4]. Notre
détermination dans la recherche de



leur bonheur nous implique dans
leur vie, dans le plus grand respect
de leur liberté, car l’amour n’est vrai
qu’à cette condition. Aider sur le
chemin de la sainteté l’un de nos
frères ressemble davantage à une
nuit de veille, dans l’attente de
l’action de Dieu, qu’à une vigilance
froide. « Superviser se réfère surtout
au soin de la doctrine et des mœurs,
tandis que veiller se réfère
davantage au fait de faire en sorte
qu’il y ait sel et lumière dans les
cœurs. Surveiller, c’est être attentif à
un danger imminent. Veiller, en
revanche, c’est supporter, avec
patience, les processus par lesquels
le Seigneur opère le salut de son
peuple » [5].

L’important, c’est le cœur de
chacun

« Vous, tandis que vous faites une
correction fraternelle, vous devez
aimer les défauts de vos frères » [6],



disait encore saint Josémaria.
Soigner, ce n’est pas uniquement
guérir une petite blessure, mais faire
attention à toute la personne, l’aimer
dans la durée, projetée jusqu’au ciel.
En ce sens, c’est dans le cœur de
l’homme que les bonnes ou les
mauvaises actions se forgent dans
leur ensemble (cf. Mt 15, 19) : cela
nous intéresse tout particulièrement,
beaucoup plus que certains petits
détails qui, souvent, peuvent faire
partie de la manière d’être de
quelqu’un. Celui qui veut aider n’est
pas prisonnier des choses externes,
d’un aspect isolé, mais il regarde les
événements à la lumière du désir de
la sainteté de l’autre, en enlevant ses
sandales puisqu’il se trouve dans le
plus profond de son âme (cf. Ex 3, 5).
Une correction fraternelle exprime,
d’une certaine manière, l’attitude de
celui qui veut aider à découvrir les
dons que Dieu nous fait dans les
mille et un combats quotidiens : « Si
tu savais le don de Dieu » (Jn 4, 10).



C’est ainsi que toute aide devrait se
présenter, comme une loupe
permettant de découvrir le don que
recèle chaque combat. Dans la
correction fraternelle, nous devons
veiller tendrement sur la sainteté de
l’autre, sans se comporter comme
quelqu’un qui vise à assurer le
respect de « certaines normes que
nous nous sommes fixées » [7].

Jésus, par exemple, ne se limite pas à
des questions périphériques de la vie
de la Samaritaine. Il pénètre au cœur
de la souffrance de cette âme de
prédilection. Par le biais de
l’entretien, Jésus l’a progressivement
amenée vers une vérité dont elle n’a
plus honte. C’est pourquoi elle rentre
dans son village pour dire à tout le
monde qu’elle se sent libérée : «
Venez voir un homme qui m’a dit
tout ce que j’ai fait. Ne serait-il pas le
Christ ? » (Jn 4, 29).



Jésus nous enseigne que le regard de
Dieu est intégrateur. Il sait comment
passer de ce qui est apparemment
insignifiant à ce qui est spirituel,
grand et important. Il est patient, il
voit tout comme faisant partie de
l’ensemble de la vie. « Dans notre
monde imprégné d’individualisme, il
est nécessaire de redécouvrir
l’importance de la correction
fraternelle, pour marcher ensemble
vers la sainteté. […] Il est donc très
utile d’aider et de se laisser aider à
jeter un regard vrai sur soi-même
pour améliorer sa propre vie et
marcher avec plus de rectitude sur la
voie du Seigneur. Nous avons
toujours besoin d’un regard qui aime
et corrige, qui connaît et reconnaît,
qui discerne et pardonne (cf. Lc 22,
61), comme Dieu l’a fait et le fait avec
chacun de nous » [8]. Ce regard ne
s’attarde pas sur les détails de peu
d’importance, il ne les agrandit pas ;
il s’est rempli plutôt de l’espoir de
grands horizons et, si c’est le cas, il



sait transmettre cette ambition.
Sachant qu’il accomplit un désir
exprès de Jésus, il essaie de s’y
prendre comme lui le ferait : « Si ton
frère a commis un péché contre toi,
va lui faire des reproches seul à seul.
S’il t’écoute, tu as gagné ton frère
» (Mt 18, 15).

Par la correction fraternelle, nous
épaulons un de nos frères dans son
désir, concret et quotidien, de se
sanctifier. C’est n’est pas un
amendement à la totalité du projet,
puisque Dieu est en train d’agir dans
le cœur de chacun, mais précisément
le contraire : la confirmation que la
sainteté est compatible avec telle ou
telle faiblesse. Quelques propos de
saint Jean Chrysostome peuvent nous
aider : « Le Seigneur ne dit pas :
accusez, disputez, criez vengeance,
mais corrigez » [9]. Nous faisons
comprendre à l’autre à quel point
nous apprécions son combat, nous
reconnaissons ses sentiments, nous



le soutenons dans la bataille ; par
notre aide, nous lui rappelons que
nous comptons aussi sur la sienne.
Dans toute correction fraternelle,
nous trouvons une admiration
discrète pour notre frère et pour
l’action de la grâce dans son âme.

Un fruit de l’amitié

Pour créer les conditions d’un tel
soutien, la proximité, un intérêt
sincère, le souci réel de la vie de
l’autre sont nécessaires. Celui qui
rend des services de frère et connaît
les autres en profondeur peut
engager une relation mutuelle de
vraie amitié. La correction
fraternelle pousse naturellement
dans ce terreau, cultivé avec
patience. En outre, pour entrer dans
le cœur des autres l’empathie est
nécessaire. Il n’est pas possible de
rendre ce genre de service de
l’extérieur ni de loin. De nos jours,
des interventions chirurgicales de



grande précision se font grâce à des
outils capables d’agir dans le corps
du patient sans qu’il soit besoin de
pratiquer des incisions. Quelqu’un
qui prend au sérieux ce souci des
autres cherche à pénétrer dans ce
lieu sacré qu’est le cœur ; il le fait
délicatement, sans envahir son
intimité.

Il est aussi indispensable de bien
connaître celui qu’on veut corriger.
Certaines dispositions de notre
tempérament nous rendent très
différents les uns des autres. Saint
Josémaria les considérait comme un
trait central du « numérateur très
varié » [10], bien présent dans l’Opus
Dei et dans l’Église. Il serait inexact
de penser que la diversité des
réactions ne se rapporte qu’à
l’humilité de celui qui est corrigé ou
a sa susceptibilité. Pour certains, les
mots, y compris les plus délicats,
semblent facilement un reproche ;
Jésus les place devant sa vérité à la



fois par ses éloges et par sa douceur.
Il l’a par exemple fait avec la femme
qui a oint ses pieds chez Simon le
Pharisien (cf. Lc 7, 36-50). Thomas a
eu besoin de la proximité physique
du Seigneur pour redevenir l’apôtre
fidèle qui allait donner sa vie pour
son maître (cf. Lc 23, 39-43). La
Samaritaine elle-même a eu besoin
de temps, d’un entretien calme et
paisible, dans un endroit solitaire :
seule à seule avec Jésus. Nous ne
trouvons dans l’Évangile deux
personnages ni deux réactions
identiques, et il en est de même pour
ceux qui nous entourent.

« Quand nous avons quelque chose
qui ne va pas, les autres nous aident
avec cette bienheureuse correction
fraternelle, qui demande une
affection très surnaturelle et
beaucoup de force d’âme, parce qu’il
est parfois très difficile de l’exercer.
Avec loyauté, ils nous avertissent de
ce qui n’est pas correct et nous en



donnent les raisons. En même temps,
en votre absence, ils affirment que
vous êtes un grand saint, que vous
êtes plus savoureux que le pain.
N’est-ce pas beau, mes enfants ? Nous
parlons de loyauté, et cela est de la
loyauté humaine. Nous ne mentons
pas, nous n’affirmons pas de
quelqu’un d’autre qu’il a des qualités
humaines qui lui font défaut ; mais
nous ne tolérons jamais qu’il soit
critiqué dans son dos. Et nous disons
les choses désagréables de cette
façon, affectueusement, pour qu’il les
corrige » [11]

***

Animé de la conviction de celui qui
en a fait personnellement
l’expérience, saint Josémaria
affirmait ceci : « Soyez-en
convaincus : lorsque vous faites la
correction fraternelle, vous aidez
votre frère, avec Jésus-Christ, à
porter la Croix ; une aide



entièrement surnaturelle, car la
correction fraternelle est précédée,
accompagnée et suivie de votre
prière » [12]. À Cana de Galilée,
Marie voit que le vin manque, ce qui
aurait pu entamer la joie des jeunes
mariés. En bonne observatrice, elle
met en route une correction
maternelle. Elle cherche une
solution, elle en parle à Jésus et aux
servants. Aider ainsi une sœur ou un
frère, c’est chercher auprès du Christ
le meilleur vin pour eux. Ce qui ne
peut s’obtenir qu’en plaçant les âmes
près de lui, en parlant d’elles à Jésus,
sachant que lui-même est celui qui
les aime les plus, puisqu’il a assumé
la mission de les sauver.

Diego Zalbidea

[1]. Saint Josémaria, Chemin, n° 463.



[2]. Pape François, Angélus, 10
janvier 2021.

[3]. Mgr Xavier Echevarria,
“Memoria del Beato Josemaría
Escrivá”, Rialp, Madrid 2000, p. 127.

[4]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 1er novembre 2019, n° 16.

[5]. Francisco Cardinal Bergoglio, Xe

Assemblée Générale ordinaire du
Synode des évêques, 2 octobre 2001.

[6]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 18 octobre
1972.

[7]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 20 octobre 2020, n° 6.

[8]. Benoît XVI, Message pour le
Carême 2012, n° 1.

[9]. Saint Jean Chrysostome, Homiliæ
in Matthæum, n. 60, 1.



[10]. Dans l'Opus Dei, il y a de la
place pour tout le monde, c’est
pourquoi saint Josémaria a écrit que,
bien que le « dénominateur commun
» soit la recherche de la sainteté, il y
a « des numérateurs très différents
(autonomie) correspondant aux
différentes conditions de leur
caractère et de leur tempérament, et
même au chemin spécifique sur
lequel Jésus conduira leur âme ».
Notes intimes, n. 511.

[11]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une réunion de famille, 21 mai
1970.

[12]. Mgr Xavier Echevarria,
“Memoria del Beato Josemaría
Escrivá”, Rialp, Madrid 2000, p. 128.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-lu/article/les-autres-sont-des-notres-ii/


opusdei.org/fr-lu/article/les-autres-sont-
des-notres-ii/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/les-autres-sont-des-notres-ii/
https://opusdei.org/fr-lu/article/les-autres-sont-des-notres-ii/

	Les autres sont des nôtres (II)

