
opusdei.org

Le synode… et moi

Dans le cadre de la phase
diocésaine du Synode « Pour
une Église synodale :
communion, participation et
mission » débutée il y a trois
mois déjà, nous vous proposons
de vous replonger dans les 10
questions de fond que l’Église
nous invite à considérer dans
notre prière, dans notre vie
courante, dans nos discussions.

26/01/2022

Ces questions sont extraites du 
Document préparatoire pour le



Synode des évêques « Pour une
Église synodale : communion,
participation, mission », Chapitre
IV. La synodalité en action : pistes
pour la consultation du Peuple de
Dieu, n°30, « Dix pôles thématiques
essentiels à approfondir ».

1. Compagnons de voyage

Dans l’Église et dans la société, nous
sommes sur la même route, côte à
côte.

Dans votre Église locale, quels sont
ceux qui « marchent ensemble » ?

Quand nous disons « notre Église »,
qui en fait partie ?

Qui nous demande de marcher
ensemble ?

Quels sont les compagnons de voyage
avec qui nous cheminons, même en
dehors du cercle ecclésial ?



Quelles personnes ou quels groupes
sont-ils laissés à la marge,
expressément ou de fait ?

2. Écouter

L’écoute est le premier pas, mais
demande d’avoir l’esprit et le cœur
ouverts, sans préjugés.

Vers qui notre Église particulière a-t-
elle « un manque d’écoute » ?

Comment les laïcs sont-ils écoutés, en
particulier les jeunes et les femmes ?

Comment intégrons-nous la
contribution des personnes
consacrées, hommes et femmes ?

Quelle place occupe la voix des
minorités, des marginaux et des
exclus ?

Parvenons-nous à identifier les
préjugés et les stéréotypes qui font
obstacle à notre écoute ?



Comment écoutons-nous le contexte
social et culturel dans lequel nous
vivons ?

3. Prendre la parole

Tous sont invités à parler avec
courage et parrhésie, c’est-à-dire en
conjuguant liberté, vérité et charité.

Comment favorisons-nous, au sein de
la communauté et de ses divers
organismes, un style de
communication libre et authentique,
sans duplicités ni opportunismes ?

Et vis-à-vis de la société dont nous
faisons partie ?

Quand et comment réussissons-nous
à dire ce qui nous tient à cœur ?

Comment fonctionne le rapport avec
le système des médias (pas
seulement les médias catholiques) ?



Qui parle au nom de la communauté
chrétienne et comment ces
personnes sont-elles choisies ?

4. Célébrer

“Marcher ensemble” n’est possible
que si ce chemin repose sur l’écoute
communautaire de la Parole et sur la
célébration de l’Eucharistie.

De quelle façon la prière et la
célébration liturgique inspirent et
orientent effectivement notre
“marcher ensemble” ?

Comment est-ce que cela inspire les
décisions les plus importantes ?

Comment encourageons-nous la
participation active de tous les
fidèles à la liturgie et à l’exercice de
la fonction de sanctification ?

Quelle place est donnée à l’exercice
des ministères du lectorat et de
l’acolytat ?



5. Coresponsables dans la mission

La synodalité est au service de la
mission de l’Église, à laquelle tous ses
membres sont appelés à participer.

Puisque nous sommes tous des
disciples missionnaires, de quelle
manière chaque baptisé est-il
convoqué à être un acteur de la
mission ?

Comment la communauté soutient-
elle ses membres qui sont engagés
dans un service au sein de la société
(engagement social et politique,
engagement dans la recherche
scientifique et dans l’enseignement,
au service de la promotion des droits
humains et de la sauvegarde de la
Maison commune, etc.) ?

Comment la communauté aide-t-elle
à vivre ces engagements dans une
dynamique missionnaire ?



Comment se fait le discernement
concernant les choix missionnaires
et qui y participe ?

Comment ont été intégrées et
adaptées les diverses traditions en
matière de style synodal, qui
constituent le patrimoine de
nombreuses Églises, en particulier
des Églises orientales, en vue d’un
témoignage chrétien fécond ?

Comment fonctionne la collaboration
dans les territoires où sont présentes
des Églises sui iuris différentes ?

6. Dialoguer dans l’Église et dans la
société

Le dialogue est un chemin qui
demande de la persévérance, et
comporte aussi des moments de
silences et de souffrances, mais qui
est capable de recueillir l’expérience
des personnes et des peuples.



Quels sont les lieux et les modalités
de dialogue au sein de notre Église
particulière ?

Comment sont gérées les divergences
de vues, les conflits et les difficultés ?

Comment encourageons-nous la
collaboration avec les diocèses
voisins, avec et entre les
communautés religieuses présentes
sur le territoire, avec et entre les
associations et mouvements de laïcs,
etc. ?

Quelles expériences de dialogue et
d’engagement en commun mettons-
nous en œuvre avec des croyants
d’autres religions et avec ceux qui ne
croient pas?

Comment l’Église dialogue-t-elle et
apprend-elle d’autres instances de la
société : le monde de la politique, de
l’économie, de la culture, la société
civile, les pauvres… ?



7. Avec les autres confessions
chrétiennes

Le dialogue entre chrétiens de
diverses confessions, unis par un
seul Baptême, occupe une place
particulière sur le chemin synodal.

Quelles relations entretenons-nous
avec les frères et sœurs des autres
Confessions chrétiennes ?

Quels domaines concernent-ils ?

Quels fruits avons-nous recueillis de
ce “marcher ensemble” ?

Quelles difficultés aussi ?

8. Autorité et participation

Une Église synodale est une Église de
la participation et de la
coresponsabilité.

Comment sont définis les objectifs à
poursuivre, la voie pour y parvenir
et les pas à accomplir ?



Comment est exercée l’autorité au
sein de notre Église particulière ?

Quelles sont les pratiques de travail
en équipe et de coresponsabilité ?

Comment sont encouragés les
ministères laïcs et la prise de
responsabilité de la part des fidèles ?

Comment fonctionnent les
organismes de synodalité au niveau
de l’Église particulière ?

Constituent-ils une expérience
féconde ?

9. Discerner et décider

Dans un style synodal, les décisions
sont prises via un processus de
discernement, sur la base d’un
consensus qui jaillit de l’obéissance
commune à l’Esprit.

Avec quelles procédures et avec
quelles méthodes discernons-nous
ensemble et prenons-nous des



décisions ? Comment peuvent-elles
être améliorées ?

Comment favorisons-nous la
participation de tous aux décisions
au sein de communautés structurées
d’une manière hiérarchique ?

Comment conjuguons-nous la phase
consultative et la phase délibérative,
le processus menant à la prise de
décision (decision-making) et le
moment de la décision (decision-
taking) ?

De quelle façon et avec quels
instruments encourageons-nous la
transparence et la responsabilité
(accountability) ?

10. Se former à la synodalité

La spiritualité du marcher ensemble
est appelée à devenir le principe
éducatif de la formation humaine et
chrétienne de la personne, la



formation des familles et des
communautés.

Comment formons-nous les
personnes, spécialement celles qui
occupent des rôles de responsabilité
à l’intérieur de la communauté
chrétienne, pour les rendre
davantage capables de « marcher
ensemble », de s’écouter
mutuellement et de dialoguer ?

Quelle formation au discernement et
à l’exercice de l’autorité offrons-
nous ?

Quels instruments nous aident-ils à
lire les dynamiques de la culture
dans laquelle nous sommes
immergés et leur impact sur notre
style d’Église ?

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-lu/article/le-synode-et-moi/


opusdei.org/fr-lu/article/le-synode-et-
moi/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/le-synode-et-moi/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-synode-et-moi/

	Le synode… et moi

