
opusdei.org

Thème 36 - Le
septième
commandement du
décalogue

Le septième commandement
interdit de prendre ou retenir
injustement ce qui appartient à
autrui et à lui faire du tort en
ses biens

05/01/2014

36.

Le septième commandement du
Décalogue



« Le septième commandement
défend de prendre ou de retenir le
bien du prochain injustement et de
faire du tort au prochain en ses biens
de quelque manière que ce soit. Il
prescrit la justice et la charité dans la
gestion des biens terrestres et des
fruits du travail des hommes. Il
demande en vue du bien commun le
respect de la destination universelle
des biens et du droit de propriété
privée. La vie chrétienne s’efforce
d’ordonner à Dieu et à la charité
fraternelle les biens de ce monde
» (Catéchisme, 2401).

1. Le destin universel et la
propriété privée des biens

« Au commencement, Dieu a confié la
terre et ses ressources à la gérance
commune de l’humanité pour qu’elle
en prenne soin, la maîtrise par son
travail et jouisse de ses fruits (cf. Gn
1, 26-29). Les biens de la création



sont destinés à tout le genre humain
» (Catéchisme, 2402).

Cependant « l’appropriation des
biens est légitime pour garantir la
liberté et la dignité des personnes,
pour aider chacun à subvenir à ses
besoins fondamentaux et aux
besoins de ceux dont il a la charge
» (ibidem).

« Le droit à la propriété privée,
acquise ou reçue de manière juste,
n’abolit pas la donation originelle de
la terre à l’ensemble de l’humanité.
La destination universelle des biens
demeure primordiale[1], même si la
promotion du bien commun exige le
respect de la propriété privée, de son
droit et de son exercice
» (Catéchisme, 2403). Le respect du
droit à la propriété privée est
important pour un développement
ordonné de la vie sociale.

« L’homme, dans l’usage qu’il fait (de
ces biens), ne doit jamais tenir les



choses qu’il possède légitimement
comme n’appartenant qu’à lui, mais
les regarder aussi comme
communes : en ce sens qu’elles
puissent profiter non seulement à
lui, mais aussi aux autres’ (Concile
Vatican II, Const. Gaudium et spes, 69,
1). La propriété d’un bien fait de son
détenteur un administrateur de la
Providence pour le faire fructifier et
en communiquer les bienfaits à
autrui, et d’abord à ses proches
» (Catéchisme, 2404).

Le socialisme marxiste et en
particulier le communisme, en
soutenant entre autres la
subordination absolue de l'individu à
la société, nie le droit de la personne
à la propriété privée des biens de
production (ceux qui servent à
produire d'autres biens , tels que la
terre, certaines industries, etc.), et
affirme que seul l'État peut posséder
ces biens, comme condition



permettant d'instaurer une société
sans classe[2].

« L’Église a rejeté les idéologies
totalitaires et athées associées, dans
les temps modernes, au
‘communisme’ ou au ‘socialisme’. Par
ailleurs, elle a récusé dans la
pratique du ‘capitalisme’
l’individualisme et le primat absolu
de la loi du marché sur le travail
humain » (Catéchisme, 2425)[3].

2. L'usage des biens : tempérance,
justice et solidarité

« En matière économique, le respect
de la dignité humaine exige la
pratique de la vertu de tempérance,
pour modérer l’attachement aux
biens de ce monde ; de la vertu de 
justice, pour préserver les droits du
prochain et lui accorder ce qui lui est
dû ; et de la solidarité » (Catéchisme,
2407).



Faisant partie de la tempérance la
vertu de pauvreté ne consiste pas à
n'avoir rien, mais à être détaché des
biens matériels, à se contenter de ce
qui suffit pour vivre avec sobriété et
modération[4], et à gérer les biens
pour le service des autres. Notre
Seigneur nous a donné l'exemple de
la pauvreté et du détachement
depuis sa venue au monde jusqu'à sa
mort (cf. 2 Co 8, 9). Il a également
montré le dommage que peut causer
l'attachement aux richesses : « il sera
difficile à un riche d'entrer dans le
Royaume des Cieux » (Mt 19, 23).

La justice, comme vertu morale,
consiste en l'habitude de donner,
avec une volonté constante et ferme,
à chacun ce qui lui est dû. La justice
entre personnes individuelles est
appelée commutative (par exemple,
rembourser une dette) ; la justice 
distributive « règle ce que la
communauté doit aux citoyens
proportionnellement à leurs



contributions et à leurs besoins
» (Catéchisme, 2411)[5] ; et la justice 
légale est celle du citoyen envers la
communauté (par exemple, payer les
impôts justes).

La vertu de la solidarité est « la
détermination ferme et persévérante
de travailler pour le bien commun,
c'est-à-dire pour le bien de tous et de
chacun parce que tous nous sommes
vraiment responsables de tous[6]. La
solidarité est « le partage des biens
spirituels plus encore que matériels
» (Catéchisme, 1948).

3. Le respect des biens d'autrui

Le septième commandement défend
de prendre ou retenir injustement le
bien d'autrui, ou de causer un
dommage injuste à son prochain
dans ses biens matériels. On commet
un larcin ou un vol lorsqu’on
s'approprie furtivement les biens du
prochain. La rapine consiste à
s'emparer violemment du bien



d'autrui. La fraude est un vol qui
s'accomplit en trompant le prochain
par des tricheries, de faux
documents, etc., ou en le privant d'un
juste salaire. L'usure consiste à
réclamer un intérêt supérieur à ce
qui est licite eu égard à la somme
prêtée (généralement en profitant de
la situation de dénuement du
prochain).

Sont encore moralement illicite : la 
spéculation par laquelle on agit pour
faire varier artificiellement
l’estimation des biens, en vue d’en
tirer un avantage au détriment
d’autrui ; la corruption par laquelle
on détourne le jugement de ceux qui
doivent prendre des décisions selon
le droit ; l’appropriation et l’usage
privés des biens sociaux d’une
entreprise ; les travaux mal faits, la 
fraude fiscale, la contrefaçon des
chèques et des factures, les dépenses
excessives, le gaspillage. Infliger
volontairement un dommage aux



propriétés privées ou publiques est
contraire à la loi morale et demande
réparation » (Catéchisme, 2409).

« Les contrats sont soumis à la justice
commutative qui règle les échanges
entre les personnes (…) dans l’exact
respect de leurs droits. La justice
commutative oblige strictement ; elle
exige la sauvegarde des droits de
propriété, le paiement des dettes et la
prestation des obligations librement
contractées » (Catéchisme, 2411). «
Les contrats (doivent être)
rigoureusement observés dans la
mesure où l’engagement pris est
moralement juste » (Catéchisme,
2410).

L’obligation de réparer : celui qui a
commis une injustice est tenu de
réparer le dommage causé, dans la
mesure du possible. La restitution de
la chose volée – ou au moins le désir
et la résolution de la rendre – est
nécessaire pour recevoir l'absolution



sacramentelle. La restitution oblige
de façon urgente : le retard coupable
aggrave le dommage envers le
créancier et la faute du débiteur. La
seule excuse au devoir de restitution
est l'impossibilité physique ou
morale, tant qu'elle persiste.
L'obligation peut s'éteindre, par
exemple, si la dette a été remise par
le créancier[7].

4. La doctrine sociale de l'Église

L'Église, « quand elle accomplit sa
mission d’annoncer l’Évangile,
atteste à l’homme, au nom du Christ,
sa dignité propre et sa vocation à la
communion des personnes ; elle lui
enseigne les exigences de la justice et
de la paix, conformes à la sagesse
divine » (Catéchisme, 2419).
L'ensemble de ces enseignements
relatifs aux principes qui doivent
réguler la vie sociale est appelé 
Doctrine sociale et fait partie de la
doctrine morale catholique[8].



Voici quelques-uns des
enseignements fondamentaux de la
Doctrine sociale de l'Église :

1) la dignité transcendante de la
personne humaine et l'inviolabilité
de ses droits ;

2) la reconnaissance de la famille
comme cellule de base de la société,
fondée sur le vrai mariage
indissoluble, et la nécessité de la
protéger et promouvoir dans les lois
sur le mariage, l'éducation et la
morale publique ;

3) les enseignements relatifs au bien
commun et à la fonction de l'État.

La mission de la hiérarchie de l'Église
est d'un ordre tout différent de celle
de l'autorité politique. La fin de
l'Église est surnaturelle et sa mission
est de conduire les hommes au salut.
C'est pourquoi quand le Magistère se
réfère à des aspects temporels du
bien commun, il le fait dans la



mesure où ils doivent s'ordonner au
bien suprême, notre fin ultime.
L'Église porte un jugement moral, en
matière économique et sociale, «
quand l'exigent les droits
fondamentaux de la personne ou le
salut des âmes »[9].

Il est important de souligner qu'il «
n’appartient pas aux pasteurs de
l’Église d’intervenir directement
dans la construction politique et dans
l’organisation de la vie sociale. Cette
tâche fait partie de la vocation des
fidèles laïcs, agissant de leur propre
initiative avec leurs concitoyens
» (Catéchisme, 2442)[10].

5. Activité économique et justice
sociale

« Le travail humain procède
directement de personnes créées à
l'image de Dieu et appelées à
prolonger, les unes avec et pour les
autres, l'œuvre de la création en
dominant la terre (cf. Gn 1,28 ;



Concile Vatican II, Const. Gaudium et
spes, 34 ; Jean-Paul II, Enc. 
Centesimus annus, 31). Le travail est
donc un devoir : ‘Si quelqu’un ne
veut pas travailler, qu’il ne mange
pas non plus’ (2 Th 3,10 ; cf. 1 Th
4,11). Le travail honore les dons du
Créateur et les talents reçus. Il peut
aussi être rédempteur » (Catéchisme,
2427). S'il accomplit son travail en
union avec le Christ, l'homme se fait
collaborateur du Fils de Dieu dans
son œuvre rédemptrice. Le travail
devient un moyen de sanctification
des personnes et des réalités
terrestres, qu'il anime avec l’Esprit
du Christ (cf. ibidem)[11].

Dans l'exercice de son travail, «
chacun a le droit d’initiative
économique, chacun usera
légitimement de ses talents pour
contribuer à une abondance
profitable à tous, et pour recueillir
les justes fruits de ses efforts. Il
veillera à se conformer aux



réglementations portées par les
autorités légitimes en vue du bien
commun (cf. Jean-Paul II, Enc. 
Centesimus annus, 32 ; 34)
» (Catéchisme, 2429)[12].

La responsabilité de l'État : «
L'activité économique, en particulier
celle de l'économie de marché, ne
peut se dérouler dans un vide
institutionnel, juridique et politique.
Elle suppose, au contraire, que soient
assurées les garanties des libertés
individuelles et de la propriété, sans
compter une monnaie stable et des
services publics efficaces. Le devoir
essentiel de l'État est cependant
d'assurer ces garanties, afin que ceux
qui travaillent et qui produisent
puissent jouir du fruit de leur travail
et donc se sentir stimulés à
l'accomplir avec efficacité et
honnêteté[13]. »

« Les responsables d’entreprises (…)
sont tenus de considérer le bien des



personnes et pas seulement
l’augmentation des profits. Ceux-ci
sont nécessaires cependant. Ils
permettent de réaliser les
investissements qui assurent l’avenir
des entreprises. Ils garantissent
l’emploi » (Catéchisme, 2432). Ce sont
eux qui « portent devant la société la
responsabilité économique et
écologique de leurs opérations[14]. »

« L’accès au travail et à la profession
doit être ouvert à tous sans
discrimination injuste, hommes et
femmes, bien portants et handicapés,
autochtones et immigrés (cf. Jean-
Paul II, Enc. Laborem exercens, 19 ;
22-23). En fonction des circonstances,
la société doit pour sa part aider les
citoyens à se procurer un travail et
un emploi (cf. Jean-Paul II, Enc. 
Centesimus annus, 48) » (Catéchisme,
2433). « Le juste salaire est le fruit
légitime du travail. Le refuser ou le
retenir, peut constituer une grave
injustice. » (Catéchisme, 2434)[15].



La justice sociale : cette expression a
commencé d'être utilisée au XXème

siècle en référence à la dimension
universelle qu'ont acquis les
problèmes de justice. « La société
assure la justice sociale lorsqu’elle
réalise les conditions permettant aux
associations et à chacun d’obtenir ce
qui leur est dû selon leur nature et
leur vocation » (Catéchisme, 1928).

Justice et solidarité entre nations : «
Les nations riches ont une
responsabilité morale grave à l’égard
de celles qui ne peuvent par elles-
mêmes assurer les moyens de leur
développement ou en ont été
empêchées par de tragiques
événements historiques. C’est un
devoir de solidarité et de charité ;
c’est aussi une obligation de justice si
le bien-être des nations riches
provient de ressources qui n’ont pas
été équitablement payées
» (Catéchisme, 2439).



« L’aide directe constitue une
réponse appropriée à des besoins
immédiats, extraordinaires, causés
par exemple par des catastrophes
naturelles, des épidémies, etc. Mais
elle ne suffit pas à réparer les graves
dommages qui résultent des
situations de dénuement ni à
pourvoir durablement aux besoins
» (Catéchisme, 2440).

« Il faut aussi réformer les
institutions économiques et
financières internationales pour
qu’elles promeuvent mieux des
rapports équitables avec les pays
moins avancés » (ibidem ; cf. Jean-
Paul II, Enc. Sollicitudo rei socialis,
16).

6. Justice et charité

La charité – forma virtutum, forme de
toutes les vertus – est d'un niveau
supérieur à la justice ; elle ne se
manifeste pas seulement ou
principalement en ce que l'on donne



plus que ce qui est dû en stricte
justice. Elle consiste surtout dans le
don de soi-même – car c'est cela
l'amour – et doit toujours
accompagner la justice, en la
vivifiant de l'intérieur. Cette union
entre justice et charité se manifeste,
par exemple, lorsqu'on donne ce que
l'on doit avec joie, que l'on se
préoccupe non seulement des droits
de l'autre mais aussi de ses besoins,
et en général que l'on pratique la
justice avec douceur et
compréhension[16].

La justice doit toujours être informée
par la charité. Dans les relations
humaines, on ne peut tenter de
résoudre les problèmes simplement
avec une justice, considérée comme
un prétendu fonctionnement adéquat,
anonyme, des structures sociales : «
Quand tu résous des affaires, veille à
ne jamais faire prévaloir la justice au
point d'en oublier la charité » (saint
Josémaria, Sillon, 973).



La justice et la charité doivent
particulièrement être vécues dans
l'attention portée aux personnes
dans le besoin (pauvres, malades,
etc.). On ne pourra jamais atteindre
un état de la société où l'attention
personnelle aux besoins matériels et
spirituels du prochain serait
superflue. L'exercice des œuvres de
miséricorde matérielles et
spirituelles sera toujours nécessaire
(cf. Catéchisme, 2447).

« L’amour – caritas – sera toujours
nécessaire, même dans la société la
plus juste. Il n’y a aucun ordre juste
de l’État qui puisse rendre superflu le
service de l’amour. Celui qui veut
s’affranchir de l’amour se prépare à
s’affranchir de l’homme en tant
qu’homme. Il y aura toujours de la
souffrance, qui réclame consolation
et aide. Il y aura toujours de la
solitude. De même, il y aura toujours
des situations de nécessité matérielle,
pour lesquelles une aide est



indispensable, dans le sens d’un
amour concret pour le prochain.
L’État qui veut pourvoir à tout, qui
absorbe tout en lui, devient en
définitive une instance
bureaucratique qui ne peut assurer
l’essentiel dont l’homme souffrant –
tout homme – a besoin : le
dévouement personnel plein
d’amour[17]. »

La misère humaine attire la
compassion du Christ Sauveur qui a
voulu la prendre sur lui et
s'identifier avec « les plus petits de
(ses) frères » (Mt 25, 40). C'est aussi
pour cela que les victimes de la
misère sont l'objet d'un amour
préférentiel de la part de l'Église qui,
dès les origines, n'a cessé de
travailler à les soulager et les
défendre (cf. Catéchisme, 2448).

Pau Agulles

Bibliographie de base



Catéchisme de l’Église Catholique,
2401-2463.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie "Vivre face
à Dieu et face aux hommes", dans 
Amis de Dieu, 154-174.

[1] Ce fait revêt une importance
morale particulière dans les cas où
un péril grave oblige à avoir recours
à des biens d'autrui de première
nécessité.

[2] On a constaté au XXème siècle les
conséquences néfastes d'une telle
conception, y compris sur le plan
économique et social.

[3] Cf. Jean-Paul II, Enc. Centesimus
annus, 1er mai 1991, 10 ; 13 ; 44. « La
régulation de l’économie par la seule
planification centralisée pervertit à



la base les liens sociaux ; sa
régulation par la seule loi du marché
manque à la justice sociale ‘car il y a
de nombreux besoins humains qui
ne peuvent être satisfaits par le
marché’ (Jean-Paul II, Enc. 
Centesimus annus, 34). Il faut
préconiser une régulation
raisonnable du marché et des
initiatives économiques, selon une
juste hiérarchie des valeurs et en vue
du bien commun » (Catéchisme,
2425).

[4] Cf. saint Josémaria, Chemin, 631 et
632.

[5] La justice distributive pousse
ceux qui gouvernent la société à
distribuer équitablement le bien
commun, à décerner un honneur ou
une responsabilité à qui le mérite,
sans égard au favoritisme.

[6] Jean-Paul II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30 décembre 1987, 38.



[7] « Ceux qui, d’une manière directe
ou indirecte, se sont emparés d’un
bien d’autrui, sont tenus de le
restituer, ou de rendre l’équivalent
en nature ou en espèce, si la chose a
disparu, ainsi que les fruits et
avantages qu’en aurait légitimement
obtenu son propriétaire. Sont
également tenus de restituer à
proportion de leur responsabilité et
de leur profit tous ceux qui ont
participé au vol en quelque manière,
ou en ont profité en connaissance de
cause ; par exemple ceux qui
l’auraient ordonné, ou aidé, ou recelé
» (Catéchisme, 2412).

Au cas où l’on ne peut retrouver le
propriétaire d'un bien, le possesseur
de bonne foi peut le garder en son
pouvoir ; le possesseur de mauvaise
foi – par exemple, parce qu'il l'a volé
– doit le destiner aux pauvres ou à
des œuvres de bienfaisance.



[8] Cf. Jean-Paul II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 41.

[9] Concile Vatican II, Const. Gaudium
et spes, 76 ; cf. Catéchisme, 2420.

[10] « L’action sociale peut impliquer
une pluralité de voies concrètes. Elle
sera toujours en vue du bien
commun et conforme au message
évangélique et à l’enseignement de
l’Église. Il revient aux fidèles laïcs
‘d’animer les réalités temporelles
avec un zèle chrétien et de s’y
conduire en artisans de paix et de
justice’ (Jean-Paul II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 47) » (Catéchisme, 2442).
Cf. aussi Jean-Paul II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 42.

« Une partie essentielle du munus
docendi du prêtre consiste à
enseigner les vertus chrétiennes —
toutes les vertus chrétiennes — ainsi
que leurs exigences et leurs
manifestations concrètes dans les
diverses circonstances de la vie des



hommes auprès desquels il exerce
son ministère. De même qu'il doit
enseigner à respecter et à estimer la
dignité et la liberté dont Dieu a doté
la personne humaine en la créant, et
la dignité surnaturelle particulière
que le chrétien reçoit par le baptême.
Aucun prêtre, qui accomplit ce
devoir ministériel qui est le sien, ne
pourra jamais être accusé — si ce
n'est par ignorance ou mauvaise foi
— de se mêler de politique. On ne
pourrait même pas dire qu'en
développant ces enseignements il
s'immisce dans la tâche apostolique
spécifique qui incombe aux laïcs
d'ordonner chrétiennement les
structures et les tâches temporelles
» (saint Josémaria, Entretiens, 5).

[11] « Les occupations
professionnelles — le travail au foyer
est lui aussi une profession de
première importance — témoignent
de la dignité de la personne
humaine, en nous donnant l’occasion



de développer notre personnalité,
d’être unis aux autres, d’avoir des
revenus, de contribuer au mieux-être
de la société dans laquelle nous
vivons, et de faire progresser
l’humanité tout entière...— Pour un
chrétien, ces perspectives se
prolongent et s’élargissent davantage
encore, parce que le travail, qui a été
assumé par le Christ comme une
réalité rachetée et rédemptrice,
devient un moyen et un chemin de
sainteté, une tâche précise
sanctifiable et sanctifiante » (saint
Josémaria, Forge, 702). Cf. idem, 
Quand le Christ passe, 53.

[12] « Observe tous tes devoirs
civiques, sans vouloir te soustraire à
l’accomplissement d’aucune
obligation. Et exerce aussi tous tes
droits, pour le bien de la collectivité,
sans en omettre aucun par
imprudence. Dans ce domaine aussi
tu dois porter un témoignage



chrétien » (saint Josémaria, Forge,
697).

[13] Jean-Paul II, Enc. Centesimus
annus, 48. Cf. Catéchisme, 2431. «
L’État a le devoir de surveiller et de
conduire l’application des droits
humains dans le secteur
économique ; dans ce domaine
toutefois, la première responsabilité
ne revient pas à l’État mais aux
institutions et aux différents groupes
et associations qui composent la
société » (ibidem).

[14] Ibidem, 37.

[15] « Compte tenu des fonctions et
de la productivité, de la situation de
l’entreprise et du bien commun, la
rémunération du travail doit assurer
à l’homme et aux siens les ressources
nécessaires à une vie digne sur le
plan matériel, social, culturel et
spirituel » (Concile Vatican II, Const. 
Gaudium et spes 67, 2) » (Catéchisme,
2434).



[16] « De la stricte justice à
l’abondance de la charité il y a tout
un chemin à parcourir. Peu
nombreux sont ceux qui persévèrent
jusqu’au bout. Quelques-uns se
contentent de s’approcher du seuil :
ils font abstraction de la justice, se
limitant à un peu de bienfaisance,
qu’ils baptisent charité ; ils ne se
rendent pas compte que cela ne
représente qu’une petite partie de ce
qu’ils sont tenus de faire. Et ils se
montrent aussi satisfaits d’eux-
mêmes que le pharisien qui pensait
avoir répondu aux exigences de la loi
parce qu’il jeûnait deux fois par
semaine et qu’il payait la dîme sur
tout ce qu’il possédait (cf. Lc 18, 12)
» (Saint Josémaria, Amis de Dieu,
172). Cf. ibidem, 83 ; idem,Forge, 502.

[17] Benoît XVI, Enc. Deus caritas est,
25 décembre 2005, 28.

Pau Agulles



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/le-septieme-
commandement-du-decalogue/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/le-septieme-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-septieme-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-septieme-commandement-du-decalogue/

	Thème 36 - Le septième commandement du décalogue

