
opusdei.org

Le mystère du
mariage

En cette année mariale pour la
famille que nous vivons dans
l’Opus Dei, nous commençons
une série d’éditoriaux sur
l’amour humain. Le premier
texte est consacré au mariage.

13/11/2015

La réalité humaine du mariage

Le mariage est une réalité naturelle,
qui répond à notre qualité de
personne, homme ou femme. Dans
ce sens l’Église enseigne que ‟ Dieu



lui-même est l’auteur du mariage (GS
48, 1)La vocation au mariage s’inscrit
dans la nature même de l’homme et
de la femme, tels qu’ils sont issus de
la main du Créateur”[1].

Fondamentalement, il ne s’agit pas
d’une création culturelle, car seul le
mariage reflète pleinement la dignité
de l’union entre homme et femme.
Ses caractéristiques n’ont été établies
par aucune religion, société,
législation ou autorité humaine ;
elles n’ont pas été non plus
sélectionnées pour configurer
différents modèles matrimoniaux et
familiaux selon les préférences du
moment.

Dans les desseins de Dieu, le mariage
accompagne la nature humaine, ses
propriétés en sont le reflet.

La relation spécifiquement
matrimoniale



Le mariage ne nait pas non plus d’un
certain type d’accord entre deux
personnes qui veulent vivre
ensemble de façon plus ou moins
stable. Il nait d’unpacte conjugal : de
l’acte libre par lequel une femme et
un homme se donnent et se reçoivent
mutuellement pour être un couple,
fondement et origine d’une famille.

La totalité de ce don mutuel est la clé
de ce qui fait la spécificité du
mariage, car c’est d’elle que dérivent
ses qualités essentielles et ses fins
propres.

C’est pourquoi, c’est un don
irrévocable. Les conjoints cessent
d’être les maitres exclusifs d’eux-
mêmes dans le domaine conjugal, et
ainsi chacun appartient à l’autre
autant qu’à lui-même. L’un se doit à
l’autre : non seulement ils se sont
mariés, mais ils sont époux. Leur
identité personnelle a été modifiée
par la relation avec l’autre, qui les lie



‟ jusqu’à ce que la mort les sépare ”.
Cette unité des deux est la plus intime
qui puisse exister sur la terre. Il n’est
plus en leur pouvoir de cesser d’être
époux ou épouse, parce qu’ils sont
devenus ‟ une seule chair ” [2].

Une fois créé, le lien entre les époux
ne dépend plus de leur volonté, mais
de la nature –en définitive de Dieu
Créateur-, qui les a unis. Leur liberté
ne se réfère plus à la possibilité d’être
ou de ne pas être époux, mais à celle
d’essayer ou non de vivre selon la
vérité de ce qu’ils sont.

La ‟totalité” naturelle du don
proprement matrimonial

En réalité, seuls répondent aux
exigences de la dignité de la
personne un don de soi total et une
acceptation totale elle aussi.

Cette totalité ne peut être
qu’exclusive : elle est impossible s’il
se produit un changement simultané



ou alternatif dans le couple, au cours
de la vie des deux conjoints.

Elle implique aussi le don et
l’acceptation de chacun avec son
devenir : la personne grandit dans le
temps, elle ne se tarit pas en un
épisode. Il n’est possible que de se
donner totalement pour toujours. Ce
don total est une affirmation de
liberté de la part des deux conjoints.

Totalité signifie, en outre, que chaque
époux donne sa personne et reçoit
celle de l’autre, non de façon
sélective, mais dans toutes ses
dimensions dans un sens conjugal.

Concrètement le mariage est l’union
d’un homme et d’une femme, basée
sur la différence et la
complémentarité sexuelle, qui – et ce
n’est pas un hasard- est le chemin
naturel de la transmission de la vie
(aspect nécessaire pour que soit
donnée la totalité). Le mariage est
potentiellement fécond par nature :



c’est le fondement naturel de la
famille.

Don mutuel, exclusif, continu et
fécond sont les caractéristiques
propres à l’amour entre homme et
femme dans la plénitude humaine de
son sens.

La réflexion chrétienne les a
appelées depuis toujours propriétés
essentielles (unité et indissolubilité)
et buts (le bien des époux et celui des
enfants) non pour imposer
arbitrairement un modèle de
mariage, mais pour essayer
d’exprimer à fond la vérité du ‟
commencement ”[3].

La sacralité du mariage

L’intime communauté de vie et
d’amour qui est fondée sur l’alliance
matrimoniale d’un homme et d’une
femme reflète la dignité de la
personne humaine et sa vocation
radicale à l’amour, et par conséquent



au bonheur. Le mariage, de par sa
dimension naturelle, possède déjà un
caractère sacré. C’est pourquoi
l’Église parle du mystère du
mariage[4].

Dieu lui-même, dans la Sainte
Écriture, se sert de l’image du
mariage pour se faire connaitre et
exprimer son amour pour les
hommes[5]. L’unité des deux, créés à
l’image de Dieu, contient d’une
certaine façon, la ressemblance
divine, et nous aide à apercevoir le
mystère de l’amour de Dieu, qui
échappe à notre connaissance
immédiate [6].

Mais la créature humaine est restée
profondément marquée par les
blessures du péché. Et le mariage
s’en est vu également assombri et
affecté[7]. Ceci explique les erreurs
théoriques et pratiques qui sont
faites quant à sa vérité.



Malgré cela, la vérité de la création
reste enracinée dans la nature
humaine[8], de sorte que les
personnes de bonne volonté
n’acceptent pas de se conformer à
une version au rabais de l’union
entre un homme et une femme. Ce
vrai sens de l’amour – même avec les
difficultés qu’il rencontre- permet à
Dieu, entre autres moyens, de se
faire connaitre et de réaliser
graduellement son plan de salut, qui
culmine dans le Christ.

Le mariage, racheté par Jésus-
Christ

Dans sa prédication, Jésus enseigne,
d’une façon nouvelle et définitive, la
vérité originelle du mariage [9]. La ‟
dureté du cœur ”, conséquence de la
chute, rendait incapable de 
comprendre intégralement les
exigences du don conjugal, et de les 
juger réalisables.



Mais une fois arrivée la plénitude des
temps, le Fils de Dieu ‟ révèle la
vérité originelle du mariage, la vérité
du "commencement", et, libérant
l’homme de la dureté du cœur le rend
capable de la réaliser entièrement
”[10], parce que ‟ en suivant le
Christ, en renonçant à eux-mêmes ,
en prenant sur eux leurs croix, les
époux pourront "comprendre" le
sens originel du mariage et le vivre
avec l’aide du Christ ” [11].

Le mariage, sacrement de la
Nouvelle Alliance

En faisant du mariage entre baptisés
un sacrement[12], Jésus donne une
plénitude nouvelle, surnaturelle, à sa
signification dans la création et sous
l’Ancienne Alliance, plénitude à
laquelle il était déjà intérieurement
ordonné[13].

Le mariage sacramentel devient le
canal par lequel les conjoints
reçoivent l’action sanctifiante du



Christ, non seulement
individuellement en tant que
baptisés, mais par la participation de
l’union des deux à la Nouvelle
Alliance par laquelle le Christ s’est
uni à l’Église[14]. C’est pourquoi le
Concile Vatican II l’appelle ‟ image et
participation de l’alliance d’amour
entre le Christ et l’Église ”[15].

Cela signifie, entre autres choses, que
cette union des époux avec le Christ
n’est pas extrinsèque (c'est-à-dire
comme si le mariage n’était qu’une
circonstance quelconque de la vie),
mais intrinsèque : elle se réalise à
travers l’efficacité sacramentelle,
sanctifiante, de la réalité
matrimoniale elle-même [16]. Dieu
vient à la rencontre des époux, et
reste avec eux comme garant de leur
amour conjugal et de l’efficacité de
leur union pour témoigner de Son
Amour parmi les hommes.



Car, le sacrement n’est pas
principalement la noce, mais le 
mariage, c'est-à-dire ‟ l’unité des
deux”, qui est ‟signe permanent ” (à
cause de son unité indissoluble) de
l’union du Christ avec son Église. De
sorte que la grâce du sacrement
accompagnera les époux tout au long
de leur existence[17].

Ainsi, ‟ le contenu de la participation
à la vie du Christ est également
spécifique : l’amour conjugal
comporte une totalité où entrent tous
les éléments intégrants de la
personne (…). En un mot, il a les
caractéristiques normales de tout
amour conjugal naturel, mais avec
une signification nouvelle qui non
seulement les purifie et les consolide,
mais les élève au point de faire
d’elles l’expression de valeurs
proprement chrétiennes”[18].

Depuis longtemps déjà, considérant
ce sens plein du mariage, à la



lumière de la foi et avec les grâces
que le Seigneur lui accordait pour
découvrir la valeur de la vie
ordinaire dans les desseins de Dieu,
saint Josémaria comprit qu’il
s’agissait là d’une véritable et réelle
vocation chrétienne : ‟ Les époux
sont appelés à sanctifier leur union
et à se sanctifier dans cette union ;
c’est pourquoi ils commettraient une
grave erreur s’ils édifiaient leur
conduite spirituelle en marge de leur
foyer ou en lui tournant le dos” [19].

[1] Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1603.

[2] Mt 19,6.

[3] Cf. Mt 19, 4-8

[4] Cf. Eph5,22-23

[5] Cf. CEC, n° 1602



[6] Cf. Benoit XVI, Deus Caritas Est,
n°11

[7] Cf. CEC, n°1608

[8] Cf. ibid

[9]Cf. Mt 19, 3-4

[10] St Jean-Paul II, Familiaris
consortio, n°13

[11] Cf. CEC, n°1615

[12] Cf. CEC, n°1617

[13] St Jean-Paul II, Familiaris
consortio, n°13

[14] Cf. Eph. 5, 25-27

[15] Gaudium et Spes, n° 48

[16] Cf. CEC, n°1638 ss

[17] St Jean Paul II, Familiaris
consortio, n°56



[18] St Jean Paul II, Familiaris
consortio, n°13

[19] Saint Josemaria, Quand le Christ
passe, n°23

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/le-mystere-du-
mariage/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/le-mystere-du-mariage/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-mystere-du-mariage/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-mystere-du-mariage/

	Le mystère du mariage

