
opusdei.org

Le mariage à
l’épreuve du temps

La relation entre deux
personnes change avec le temps
et demande de savoir s’adapter
à l’évolution et aux
circonstances qui modifient la
façon de s’aimer. La foi est d’un
grand secours dans ce
processus. Nouvel édito sur la
famille.

20/09/2016

Le couple parcourt différentes
étapes, c’est une évidence : du «coup
de foudre» à l’amour de



bienveillance, en passant par la
maturité de l’amour. Cela dit, au fil
du temps, les circonstances
personnelles des conjoints, les
difficultés, le quotidien, ne
déforment pas la nature du lien
conjugal issu du consentement
mutuel des époux exprimé
légitimement.

« " Du mariage valide naît entre les
conjoints un lien de par sa nature
perpétuel et exclusif ; en outre, dans
le mariage chrétien, les conjoints
sont fortifiés et comme consacrés par
un sacrement spécial pour les devoirs
et la dignité de leur état » [1]

Le consentement initial des époux est
essentiel dans le mariage. Il est
même ce qui constitue le mariage et,
sans lui, il n’y a pas de mariage. «
Oui, je le veux » : c’est cette volonté
exprimée réciproquement en toute
liberté qui fait que les époux 



deviennent une réalité nouvelle, une
unité dans la différence personnelle.
Autrement dit, ils assument tous les
deux une alliance stable — le
mariage— pour toute la vie qui sera
dès lors le lieu où chacun trouvera sa
plénitude, dans le bien et le bonheur
de l’autre. Ce n’est que dans le
mariage qu’ils deviennent réellement
une seule chair et une seule âme.

C’est de cette union unique,
exclusive, perpétuelle, que surgit
l’entraide mutuelle qui se concrétise
dans le quotidien des conjoints par
mille détails de bienveillance, d’aide
et de marques d’intérêt. Des gestes
qui vont du plus intime et spirituel
au plus matériel : un « je t’aime », un
sourire, un cadeau aux dates
emblématiques, en passant par
dessus « les petites frictions sans
importance mais dont l’égoïsme
pourrait faire des montagnes (…) » et
en mettant « beaucoup d’amour dans



les petits services qui tissent la vie
commune de chaque jour ».[2]

Il s’agit donc d’un déploiement de
la personne dans la réalisation du
don total et gratuit auquel sont
appelés les époux.

L’entraide propre à l’amour qui en
veut toujours plus parce qu’il aime
toujours davantage, tient aussi à 
contempler ce qui n’est encore qu’une
possibilité. « L’amour, dit Viktor
Frankl, est le seul chemin pour
arriver au plus profond de la
personnalité de quelqu’un. Personne
ne connaît l’intimité de l’autre s’il ne
l’aime pas. C’est l’acte spirituel de
l’amour qui permet de contempler
les traits essentiels de la personne
aimée et d’arriver ainsi à contempler
ce qui n’est qu’une possibilité, ce qui
doit encore être dévoilé et exposé ».

Qui plus est, la personne qui aime
permet à la personne aimée de
révéler ses possibilités cachées : tel



est le pouvoir de l’amour ! Qui aime
voit plus loin et encourage l’autre à
faire émerger ses capacités
personnelles les plus enfouies »[3]

Ces attentions soutiennent la vie du
couple et ne doivent pas être
abandonnées au fil du temps car
elles font grandir leur amour. Elles
reflètent, à l’évidence, la quantité et
la qualité de leur amour et sont
indispensables puisque les conjoints
ont besoin de ces preuves propres à
l’amour humain : un amour qui est
en mesure de dévoiler les possibilités
cachées.

L’amour, audacieux, courageux,
voire téméraire, prend les devants
pour arriver au sommet : il tient à
rendre meilleure la personne qu’il
aime.

Ces manifestations d’amour sont
doublées d’optimisme, synonyme de



l’espérance chrétienne, « vertu qui
fait que les failles deviennent des 
occasions d’apprentissage et de
croissance »[4] puisque la croissance
est le but de l’apprentissage, et ce, à
tous les niveaux de la personne.

Optimisme allié à la délicatesse, à la
gratitude, qui est une façon de
reconnaître chez l’autre le bien que
sa présence et son amour nous
apportent ; autres alliés : la capacité
à pardonner et à demander pardon;
le fait de nous savoir fragiles et
dépendants, ayant besoin des faveurs
et des secours de l’autre. Ces gages de
la fidélité conjugale sont un rempart
contre les inévitables surprises de la
vie.

Dans l’une de ses catéchèses sur le
mariage et la famille, le pape
François, brossait, en trois
expressions, le refuge, le chemin
pour veiller sur le couple –qui ne va
pas sans lutte contre l’égoïsme- : « s’il



te plait, merci, pardon. En effet, ces
mots ouvrent la voie pour bien vivre
en famille, pour vivre en paix. Ce
sont des mots simples, mais pas si
simples à mettre en pratique! Ils
contiennent une grande force: la
force de protéger la maison,
également à travers mille difficultés
et épreuves; en revanche leur
absence, peu à peu, ouvre des failles
qui peuvent aller jusqu’à son
effondrement.»[5]

“Tout d’abord, poursuit le pape, s’il
te plait? Quand nous nous
préoccupons de demander avec
gentillesse également ce que nous
pensons pouvoir prétendre, nous
établissons une véritable base pour
l’esprit de la coexistence conjugale et
familiale. Entrer dans la vie de
l’autre, même quand il fait partie de
notre vie, demande la délicatesse
d’une attitude qui n’est pas
envahissante, qui renouvelle la
confiance et le respect. L’intimité, en



somme, n’autorise pas à tout
considérer comme acquis. Et
l’amour, plus il est intime et profond,
exige encore davantage le respect de
la liberté et la capacité d’attendre
que l’autre ouvre la porte de son
cœur. »[6]

Quant au mot merci, le pape ajoute:
« Parfois on arrive à penser que nous
sommes devenus une civilisation aux
et aux mots grossiers, comme si cela
était un signe d’émancipation. Nous
l’entendons parfois dire même
publiquement. La gentillesse et la
capacité de remercier sont vues
comme un signe de faiblesse, parfois
elles suscitent même la méfiance. On
doit s’opposer à cette tendance au
sein même de la famille. Nous
devons devenir plus intransigeants
sur l’éducation à la gratitude, à la
reconnaissance: la dignité de la
personne et la justice sociale passent
toutes les deux par là. Si la vie de



famille néglige ce style, la vie sociale
le perdra aussi. »[7]

Et quant au pardon: Un mot difficile,
certes, mais pourtant si nécessaire.
Lorsqu’il manque, les petites fissures
s’élargissent — même sans le vouloir
— jusqu’à devenir des douves
profondes. (…) Si nous ne sommes
pas capables de présenter nos
excuses, cela signifie que nous ne
sommes pas non plus capables de
pardonner. Dans une maison où l’on
ne demande pas pardon, l’air
commence à manquer, les eaux
deviennent stagnantes. De
nombreuses blessures des
sentiments, de nombreux
déchirements dans les familles
commencent avec la perte de ce mot
précieux: «pardonne-moi». [8]

Et le pape de conclure :« C’est cette
finesse de l’amour qui fait vivre la
famille »



Il est sans doute facile de se laisser
aller dans le train-train de la vie
quotidienne,et de ne plus « mettre les
formes », pour mille raisons: la
fatigue, le stress, les difficultés, le
travail professionnel trop prenant, le
souci des enfants, etc. Ceci dit, nous
ne saurions oublier que nous nous
adressons à celle ou celui que nous
avons librement choisi(e) un jour
pour parcourir ensemble le chemin
de la vie, en nous livrant à elle ou lui
par amour.

Évoquer le passé, espérer en
l’avenir

Tout au long de la vie, nous
connaissons des hauts et des bas,
inévitables bien que surmontables. Il
faut alors évoquer le passé, l’instant
de la première rencontre, du choix
de la personne qui nous semblait
alors unique et exceptionnelle et
avec qui nous partageons nos jours.
Il s’agit d’un exercice indispensable



de la mémoire affective qui avive la
tendresse et qui fait du bien à
l’amour en tant qu’acte de
l’intelligence, de la volonté et du
cœur. Ce faisant, nous re-mettons en
place dans notre cœur, très
délicatement, les traits
caractéristiques, y compris les
défauts et les limites, qui nous
poussèrent à nous engager, à aimer «
pour toujours».

Nous analysons alors le présent,
prêts à nous améliorer et à faire que
l’autre soit meilleur chaque jour, à
réaffirmer l’amour dans un élan
renouvelé qui renforce notre union.

Et nous envisageons le futur, dont
l’incertitude est un défi qui nous
encourage parce que notre avancée
ici-bas vise la plénitude du bonheur
du Ciel, assurés que nous sommes
que « notre chemin pour aller au ciel
se prénomme (prénoms de la femme
et/ou du mari) »(St Josémaria).



Marta Brancatisano commente ainsi
cette façon de dire de saint
Josémaria : «Apparemment teintée
de romantisme, cette petite phrase
toute simple, adressée à de jeunes
époux et/ou à des parents,a une
profondeur et un sens innovant qui
nous invitent réfléchir très
profondément. En assurant cela,
Josémaria Escriva remet en cause
l'idée selon laquelle les devoirs
conjugaux seraient quelque chose de
marginal par rapport aux devoirs
envers Dieu. En effet, ces propos
amorcent le début d’une
superposition systématique de la
relation avec Dieu et des rapports
conjugaux, dans le sens où
l'hypothèse d'une vie pleinement
chrétienne, a latere de la vie
conjugale, n'est pas envisageable,
puisque Dieu qui n'est autre que
votre conjoint, ne vous attend ni hors
la maison ni en dehors du lit
conjugal.



Cette perspective éclaire tout
autrement le mariage, l'amour
humain et la transmission de la vie.
Elle n’est pas faite de nouvelles
normes, mais plutôt d’une nouvelle
manière de vivre et de comprendre
la valeur de la vie matrimoniale. Elle
éveille la responsabilité personnelle
des époux, appelés à quitter
l'anonymat et à être les protagonistes
d'un acte qui s'inscrit dans le plan de
la Providence, comme première
cellule d'amour et de vie qui
manifeste le visage du Créateur ».[9]

Telle est la transcendance de l’amour
humain vécu en toute sa plénitude,
sans aucune restriction, puisque
nous avons compris «qu’au soir de la
vie nous serons jugés sur
l’amour» (St Jean de la Croix)

La vie conjugale est appelée à se
dessiner selon des traits et des
nuances insoupçonnées, donnant
toujours la priorité au couple, au



delà de toute autre réalité
circonstancielle. En effet, le couple
est précisément la vocation -humaine
et surnaturelle- de tous ceux qui sont
appelés à cet état de vie.

Pour découvrir ces nuances, il faut
non seulement l’amour mais aussi
l’humour : pour accepter les erreurs
qui semblent nous écarter d’une
perfection, inaccessible d’ailleurs. Ne
pas prendre trop au sérieux les
situations adverses ou les petites
mésententes, ne pas trop s’en faire si
les choses ne vont pas comme prévu.
Savoir se moquer de soi-même,
accepter la critique constructive avec
reconnaissance, permet de ne pas
sombrer dans l’orgueil blessé, qui
empoisonne tant les relations,
qu’elles soient amicales, filiales ou
conjugales.

L’ingrédient de la bonne humeur,
source de joie, pour nous réjouir
avec l’autre, chez l’autre est aussi



précieux. « Quand on perçoit l’amour
comme le principal domaine du don
interpersonnel, du don du meilleur
de soi, cet amour revêt tout de suite
la force et la beauté du sacré. Cet
amour est alors ludique, source de
jouissance. Ce n’est que dans le don
de l’amour que l’être humain est en
mesure de dire « tu/toi » au sens
plénier du terme. «Tu/toi» pour
désigner le plus sacré et le plus
intime de l’être aimé »[10]

Une joie toujours possible, en toutes
circonstances, même dans les
moments les plus douloureux qui
nous dégoûtent de rire, de
contempler le beau, voire
d’apprécier la bonté, en tant que
réalité omniprésente. L’amour vrai
perce à travers la souffrance.
“N’oublie pas que la douleur est la
pierre de touche de l’Amour”, aimait
dire saint Josémaria. [11]



Tout dans cette entraide, les détails
petits ou grands, la finesse de
l’amour dont parle le pape François,
l’optimisme et le sens de l’humour,
tout sans exception, permet de
percevoir l’autre comme quelqu’un
de merveilleux et d’étonnant. Et c’est
là la grandeur et la beauté de
l’amour conjugal qui rejaillit sur le
bien des enfants.

“Si le couple va bien, les enfants vont
bien”. En effet les enfants tiennent
par-dessus tout à voir l’amour que se
vouent leurs parents, ils le
ressentent, ils le touchent du doigt.
Ils sont alors rassurés car ils font
partie d’un projet familial stable où
chacun a sa place, chacun est aimé
inconditionnellement du fait d’être 
fils/fille.

L’amour est à la base de tout
processus d’éducation, familial ou
scolaire. On comprend alors
facilement que le premier acte à



poser dans l’éducation d’un enfant
soit l’amour de ses parents.

“Personne ne donne ce dont il
manque”. Si l’on n’aime pas, on ne
peut pas donner d’amour. On ne peut
pas en exiger non plus. Or, une
éducation sans amour
dépersonnalise l’être humain,
n’atteint pas le noyau central de sa
personnalité.

L’amour des parents entre eux est 
originel, antérieur, il est la source qui
précède tout, et qui est à l’origine de
l’enfant. C’est un amour pro-créateur,
ou pour mieux dire : co-créateur.
Aussi, l’amour des parents continue-
t-il d’être à l’origine de l’enfant
puisqu’il met en lui, à l’intérieur de
lui, de manière constitutive, cette
capacité d’aimer qui fonde son 
originalité, cette nouvelle
personnalité qui a vu le jour et qui va
se développer dans une biographie
créative.



Nous avons été créés pour nous
donner. Les parents sont aussi
appelés tout spécialement à montrer
leur amour à leurs enfants. Un
amour qui s’exprime, entre autres,
dans l’ouverture à la vie qui permet
d’engendrer et d’élever les enfants,
fin propre au mariage ; dans le souci
de leur santé, de leur sécurité ; dans
l’accompagnement et l’orientation
vers le bonheur, dans le respect de
leur liberté, ce qui est une des
meilleurs preuves d’amour.

Si l’amour des parents est défaillant,
l’ordre naturel du don réciproque est
brisé, cette harmonie dont profitent
non seulement les conjoints mais
aussi les enfants. Tout être humain a
le droit de se sentir aimé de l’amour
que seuls ses deux parents, homme
et femme, sont en mesure de lui
donner et lui transmettre.

Plus tard, les enfants seront appelés
par Dieu à fonder une famille, ou au



célibat apostolique, ou à la vie
religieuse. La plupart seront le reflet
de ce qu’ils ont vu chez leurs parents.
Nous n’élevons pas de futurs
médecins, ingénieurs ou juristes,
mais bel et bien des hommes et des
femmes qui répondront à l’appel de
Dieu et qui seront respectueux,
aimants, généreux et dévoués dans la
mesure où ils l’auront appris chez
eux et partagé en famille.

Revenir sur le passé avec
reconnaissance, regarder le présent
avec assurance et le futur avec
espérance, permet de se donner
pleinement, d’accepter joyeusement
que le temps passe dans son couple
et de voir que l’amour épanoui a
œuvré à la transformation, à la
croissance, au don des époux. Cet
amour que l’on a tâché de
transmettre aux enfants qui n’ont
pas besoin de cadeaux mais de
tendresse.



D’après Carolina Oquendo

[1] CÉC, 1638

[2] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 23.

[3] FRANKL, Viktor: Découvrir un
sens à sa vie paru en juillet 2013
poche

[4] MAJERES, Kevin: “Mindfulness as
Practice for Purity” (https://
purityispossible.com/index.php/
mindfulness-as-practice-for-purity).

[5] Pape François, Audience, 13-
V-2015

[6] Ibid.

[7] Ibid

[8] Ibid

https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity


[9] Le paradis des amoureux. M.
Brancatisano. Osservatore Romano,
6-10-2002(https://
www.fr.josemariaescriva.info/article/
le-paradis-des-amoureux)

[10] PIRFANO LAGUNA, Iñigo: 
Ebrietas: El poder de la belleza. Ed.
Encuentro. Madrid, 2012.

[11] Saint Josemaria, Chemin, n. 439.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/le-mariage-a-
lepreuve-du-temps/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/le-mariage-a-lepreuve-du-temps/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-mariage-a-lepreuve-du-temps/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-mariage-a-lepreuve-du-temps/

	Le mariage à l’épreuve du temps

