
opusdei.org

Le défi du « nous »

Le pape nous invite à bâtir de
nouveaux liens sociaux. Pour ce
faire, outre la prédication de
l’Évangile, il est indispensable
de chercher à rendre un
témoignage authentique de
charité chrétienne.

16/04/2021

« Vous êtes la lumière du monde
» (Mt 5, 14), a dit Jésus dans un de ses
premiers discours, au sommet d’une
montagne. C’était un défi ambitieux
pour ses auditeurs, qui auraient eu
toutes les peines du monde à quitter



la Palestine et qui, sous bien des
rapports, n’étaient pas meilleurs que
les habitants des pays environnants.
Comment seraient-ils capables
d’éclairer le monde entier ? Le pape
François a rappelé à plusieurs
reprises que « nous tous qui sommes
baptisés, nous sommes des disciples
missionnaires et nous sommes
appelés à devenir dans le monde un
Évangile vivant : par une vie sainte,
nous donnerons de la « saveur » aux
différents milieux et nous les
défendrons contre la corruption,
comme le fait le sel ; et nous
apporterons la lumière du Christ par
le témoignage d’une charité
authentique » [1]. Sa proposition
revêt de nos jours une importance
spéciale si nous considérons que les
chrétiens sont, en certains endroits,
une minorité, comme dans les
premiers temps de l’Église : pour un
bon nombre d’hommes et de femmes
du XXIe siècle, la relation avec un
catholique fidèle à sa foi sera parfois



leur seule occasion de s’approcher de
l’Évangile. C’est une occasion
formidable. En plus, nous avons une
garantie : la lumière que nous
aspirons à transmettre aux autres ne
vient pas de nous mais de Dieu.

Cette lumière se rapporte, certes, au
contenu du message que nous
voudrions répandre à travers le
monde ; mais aussi, ce qui n’est pas
moins important, à l’outil pour le
transmettre et à la manière de
procéder. Les deux aspects sont
intrinsèquement unis, l’une ayant
une influence sur l’autre : notre
condition de disciples de Jésus se
manifeste à la fois par le contenu et
par la manière. Nous savons bien
que le christianisme n’est pas une
simple connaissance, qu’il ne
consiste pas dans un savoir
théorique ni dans une somme de
textes : c’est par-dessus tout une
manière d’être dans le monde et
d’établir des relations avec les autres,



conséquence de notre rencontre avec
Jésus-Christ. Cela implique un effort
pratique qui, s’il jaillit de notre
dialogue intérieur avec Dieu, finit
par interpeler nos proches. Saint
Josémaria l’a résumé dans un des
premiers points de Chemin : « Dieu
veuille que ton comportement et tes
conversations fussent tels que l’on
pût dire en te voyant ou en t’écoutant
parler : voilà quelqu’un qui lit la vie
du Christ ! » [2]

C’est pourquoi la formation
chrétienne ne vise pas à donner une
simple érudition doctrinale, mais à
nous aider à nous conformer à Jésus.
C’est ainsi que nous répandrons la
bonne nouvelle par nos propos et,
spécialement, par notre vie, comme
lui l’a fait. Cette façon d’évoluer dans
le monde n’exclut pas de vivre-
ensemble avec les autres hommes, y
compris logiquement ceux qui
peuvent sembler les plus éloignés.
L’attitude de Jésus est magnanime,



voire révolutionnaire, une des
grandes nouveautés de l’Évangile : «
Aimez vos ennemis, faites du bien à
ceux qui vous haïssent. Souhaitez du
bien à ceux qui vous maudissent,
priez pour ceux qui vous calomnient
» (Lc 6, 27-28). Nous pourrons nous
regarder toujours dans ce message
pour voir jusqu’à quel point nous
l’avons fait nôtre.

La différence est un don

Nous sommes tous différents, de par
l’aspect physique, la voix, la tournure
d’esprit, la façon d’interpréter la
liberté, les solutions proposées pour
résoudre les conflits de la vie, jusque
dans la manière de comprendre
l’humanité ou sa propre vie. Face à
cette réalité, notre attitude ne
consiste pas simplement à tolérer les
différences, à s’y résigner comme un
mal inévitable. Cette diversité est
voulue par Dieu et, par conséquent,
une richesse, une manifestation de



son infinitude. Les différences font
partie de la grandeur de la création,
nous pouvons et nous devons en
bénéficier. En aimant les autres tels
qu’ils sont, nous les aimons tels que
Dieu les veut. Nous avons si souvent
entendu que l’amour de Dieu est
inconditionnel que la portée de cet
adjectif a pu se diluer un peu.
Cependant, il s’agit d’un défi décisif :
l’amour de Dieu surmonte et dépasse
tous nos préalables, aussi
raisonnables qu’ils nous semblent.
C’est pourquoi c’est un défi, un appel
à aimer inconditionnellement, sans
préjugé, sans arrière-pensée, sans
exception, sans aucune sorte
d’inertie.

Cet effort nous permettra d’éviter le
risque de passer subtilement du « je
suis différent » au « je suis meilleur »,
d’éloigner la tentation de devenir
l’aune pour mesurer les autres, un
risque fréquent dans toute sorte de
groupements humains, depuis un



cercle d’amis jusqu’à la nation tout
entière. Ce « je suis le meilleur » peut
entraîner une certaine supériorité
morale qui creuse l’écart entre les
gens jusqu’à créer parfois des
frontières infranchissables. En
revanche, saint Josémaria, d’après
l’esprit de l’Opus Dei, a toujours
prêché que « la mission surnaturelle
que nous avons reçue ne nous
conduit pas à nous distinguer et à
nous séparer des autres ; elle nous
conduit à nous unir à tous, car nous
sommes égaux aux autres citoyens
de notre patrie » [3]. En outre, il est
toujours possible de découvrir chez
autrui des qualités qui en font
quelqu’un de meilleur que nous. «
Saint Thomas d'Aquin, l’un des
esprits les plus prodigieux de
l’histoire de l’humanité, l’a
clairement dit : “En tout homme, il y
a un aspect par lequel les autres
peuvent le considérer comme
supérieur”. Il y a toujours quelqu’un
qui, d’une manière ou d’une autre,



nous surpasse et dont nous pouvons
apprendre » [4].

Se décider à chercher l’autre

Les algorithmes des réseaux sociaux,
la formule sélectionnée par
l’information que nous recevons,
génèrent une tendance à chercher,
promouvoir, partager et consommer
uniquement des nouvelles, des
commentaires ou des interprétations
qui avalent nos propres idées. Cela
pourrait souvent nous amener à
moins apprécier ou à ignorer des
options alternatives ou des
expériences différentes de la nôtre.
Le pape François nous a mis en garde
contre ce risque : « Le
fonctionnement de nombreuses
plates-formes finit toujours par
favoriser la rencontre entre les
personnes qui pensent d’une même
façon, empêchant de faire se
confronter les différences. Ces
circuits fermés facilitent la diffusion



de fausses informations et de fausses
nouvelles, fomentant les préjugés et
la haine » [5].

Il est toujours plus confortable de
recevoir en permanence la
confirmation de nos pensées.
L’inertie nous éloigne des doutes
dans les questions relevant de
l’opinion, éteint un sain esprit
critique. Nous avons tous du mal à
suivre des conversations difficiles,
nous ne sommes pas toujours à l’aise
si nous devons sortir de l’assurance
que nous procure ce que nous
connaissons. C’est pourquoi le
chemin pour rencontrer l’autre
requiert une décision personnelle,
une attitude active. Chercher
ensemble la vérité par le dialogue et
la connaissance mutuelle, c’est « un
cheminement qui demande de la
persévérance, qui est également fait
de silences et de souffrances, capable
de recueillir patiemment la longue



expérience des individus et des
peuples » [6].

Dans ce dialogue, nous autres
chrétiens nous savons bien qu’il ne
s’agit pas de changer le message du
Christ ni de le confronter, selon la
méthode rhétorique, aux autres
propositions afin de trouver un point
intermédiaire de conciliation. Il
serait trompeur d’opposer le contenu
et la manière dans un combat
théorique. Nous autres chrétiens
nous voulons vivre le message du
Christ dans son intégralité, acquérir
une nouvelle manière d’être : c’est
une prémisse substantielle de notre
mission. C’est pourquoi nous sommes
ouverts à connaître et à apprécier
l’expérience des autres et à en
profiter.

Cette aspiration peut se compliquer
lorsque les gens qui pensent
différemment adoptent des attitudes
hostiles. L’aboutissement de la vie



terrestre de Jésus peut être un miroir
dans lequel se regarder si des doutes
nous assaillent. Nous découvrirons
dans sa passion et dans sa mort que
telle ou telle incompréhension ne
devrait pas nous inquiéter outre
mesure. L’asymétrie assumée par le
chrétien dans ses rapports avec les
autres, à partir de la croix, incarne le
discours du Seigneur sur l’amour des
ennemis. Qui plus est, la
disproportion dans notre attitude à
l’égard des autres peut être une
manifestation spécifique du
christianisme. C’est Jésus qui le dit : «
Si vous aimez ceux qui vous aiment,
quelle reconnaissance méritez-vous ?
Même les pécheurs aiment ceux qui
les aiment. Si vous faites du bien à
ceux qui vous en font, quelle
reconnaissance méritez-vous ? Même
les pécheurs en font autant » (Lc 6,
32-33). Cela peut s’appliquer aussi à
ceux qui nous comprennent moins
bien et à ceux dont la fréquentation



peut nous être plus difficile, tout au
moins dans un premier temps.

Jésus accueille la Samaritaine

Il est raisonnable d’imaginer une
harmonie grandissante de Jésus avec
les apôtres, au fil des mois passés
ensemble : ce sont ses amis, les plus
proches, les plus favorables à sa
mission. Or, les évangiles parlent
aussi d’autres hommes et femmes
étrangers aux intérêts, à la
géographie et au style de vie des
Douze. Par exemple, la Samaritaine.
Son dialogue avec Jésus est un des
plus longs de l’Évangile. Jésus se sert
de cet entretien pour franchir la
distance qui les sépare. Pendant que
Pierre et les autres cherchent de quoi
manger, lui demande de l’eau à la
femme et engage un entretien qui va
vite faire tomber des préjugés et des
barrières. Les mots du Maître
secouent l’âme de la Samaritaine qui,
après avoir pris congé, se sent



poussée à partager sa découverte
avec tous : « La femme, laissant là sa
cruche, revint à la ville et dit aux
gens : “Venez voir un homme qui m’a
dit tout ce que j’ai fait. Ne serait-il
pas le Christ ?” » (Jn 4, 28-29). Elle est
devenue une femme apôtre dont
Dieu s’est servi pour qu’un bon
nombre de Samaritains croient en
Jésus.

La relation du Seigneur avec la
Samaritaine renferme un
enseignement éloquent : nous ne
devons écarter personne. Les
distances entre les deux étaient
évidentes, mais le dénouement du
récit évangélique nous encourage à
amener à Dieu des gens qui semblent
peu disposés. Jésus a rapidement
transformé en un « nous » cette
rencontre. Parfois, les différences
avec d’autres ou les jugements hâtifs
que nous portons sur eux deviennent
manifestes à l’aide d’une simple
conjonction adversative : « c’est un



bon travailleur, mais… », « elle est
généreuse avec son temps, mais… », «
il est d’un abord agréable, mais… ».
Ce « mais » sera souvent inévitable,
n’étant parfois le reflet que d’une
situation externe. Nous devons faire
attention à ne pas en faire une
excuse pour rester distant envers
l’autre.

À l’heure de trancher des nœuds, la
pensée de notre famille apporte une
clé dont nous avons peut-être fait
l’expérience. Les liens très spéciaux
qui nous unissent à nos parents, à
nos frères et sœurs ou à nos enfants,
donnent un sens différent au « mais
». Ce qui semblait une objection, voir
une tranchée, nous permet de
favoriser l’unité, nous apporte une
raison logique pour n’écarter
personne. Certes, nous pouvons
avoir un différend avec quelqu’un,
même un différend important, « mais
c’est mon frère », « mais c’est ma fille
», « mais c’est mon père ». Dans une



certaine mesure, la charité consiste à
appliquer ce critère dans d’autres
domaines. Dans le cas de la
Samaritaine, Jésus a transformé le «
mais » en un « en outre ». Le chrétien
est quelqu’un qui accueille. Son
accueil est encore plus significatif à
l’égard de ceux qui viennent de plus
loin. « Nous non plus, qui tâchons
d’imiter le Seigneur autant que le
permet notre faiblesse, nous
n’excluons personne, nous
“n’écartons aucune âme de notre
amour dans le Christ. C’est pourquoi
vous aurez à cultiver une amitié
ferme, loyale, sincère, c’est-à-dire
chrétienne, avec tous vos collègues
de profession : plus encore, avec tous
les hommes, quelle que soit leur
situation personnelle” » [7].

La révolution copernicienne de
l’amour

Dans leur effort pour lancer des
ponts et resserrer les liens avec des



personnes différentes, la joie des
chrétiens peut constituer un atout
décisif. « Gagner en affabilité, en joie,
en patience, en optimisme, en
délicatesse, et dans toutes les vertus
qui rendent aimable la vie commune,
tout cela compte beaucoup pour que
chacun puisse se sentir accueilli et
être heureux » [8]. Quelqu’un de
joyeux interpelle par sa vie, sans
qu’il soit nécessaire de chercher des
justifications théoriques préalables.
Benoît XVI considère que « la force
avec laquelle la vérité s’impose doit
être la joie, qui en est l’expression la
plus claire. C’est ce à quoi les
chrétiens devraient s’engager, et c’est
ainsi qu’ils devraient se faire
connaître au monde » [9]. C’est
pourquoi en un certain sens la joie
relève de notre responsabilité, dans
un monde agité et changeant. La
patience est également nécessaire,
surtout à l’égard de gens ayant peut-
être une attitude un peu hostile. « En
même temps, on ne peut offrir son



amitié de manière authentique sans
prendre un risque : la réponse n’est
pas garantie » [10]. En plus de la
patience, le respect est aussi
indispensable, qui « n’est pas une
résignation polie devant les défauts
des autres, où nous nous
protégerions derrière notre rempart,
mais nous faire, par notre conduite,
proches, compréhensifs,
magnanimes pour nous rendre à
même de voir en vérité l’autre dans
les yeux » [11].

Les manifestations évoquées
s’insèrent dans la charité, le trait
fondamental dans nos rapports avec
les autres. Saint Paul en a fait
l’expérience : « J’aurais beau être
prophète, avoir toute la science des
mystères et toute la connaissance de
Dieu, j’aurais beau avoir toute la foi
jusqu’à transporter les montagnes,
s’il me manque l’amour, je ne suis
rien » (1 Co 13, 2). Benoît XVI a lui
aussi parlé de la révolution



copernicienne de l’amour qui
consiste dans une nouvelle
dimension de la charité : Dieu nous
aime non pas parce que nous
sommes bons et que nous le
méritons, mais parce que lui est bon.
L’imitation du Christ sur ce plan nous
permettra d’aimer non seulement un
petit cercle mais tous les hommes et
toutes les femmes que Dieu a placés
sur notre chemin. Nous ne serons
jamais assez conscients des fruits de
cette attitude : nous ne saurons
jamais à quel point la proximité,
l’affection, la patience et le respect
ont suscité des désirs magnanimes
chez ceux que nous avons croisés au
long de notre vie. Cependant, nous
sommes convaincus que, pour être
lumière du monde, aucune stratégie
de transmission n’est possible en
dehors de la charité. Saint Josémaria
l’a bien synthétisé : « Beaucoup de
grandes choses dépendent de ce que,
toi et moi, nous nous comportions



selon la Volonté de Dieu. Ne l’oublie
pas » [12].

***

Nous sommes à une époque
favorable pour la magnanimité : le
pape François a commenté la
parabole du Bon Samaritain pour
nous rappeler que nous devons être
des « bâtisseurs d’un nouveau lien
social » [13], afin de nous rendre
compte que, chaque jour, nous
sommes confrontés « au choix d’être
de bons samaritains ou des
voyageurs indifférents qui passent
outre » [14]. L’exemple de ce
voyageur qui s’est arrêté à la vue
d’un homme blessé sur le bord de la
route nous rappelle qu’« aujourd’hui,
nous nous trouvons face à la grande
opportunité de montrer que, par
essence, nous sommes frères,
l’opportunité d’être d’autres bons
samaritains qui prennent sur eux-
mêmes la douleur des échecs, au lieu



d’accentuer les haines et les
ressentiments » [15]. Le Bon
Samaritain est un message vivant, il
montre l’identification entre le
contenu de son âme et sa manière
d’agir.

Parfois, les préjugés et les barrières
peuvent sembler insurmontables.
Cependant, la prière est un recours
très efficace pour désactiver des
rancunes ou des attitudes
irréductibles. Prier pour quelqu’un,
avec foi et constance, nous unit à lui
de façon spéciale et nous rapproche
de la proposition de l’évangile : prier
pour nos ennemis nous aide à ne pas
en avoir, change notre regard sur les
autres, y compris sur ceux que nous
n’apprécions pas. Saint Josémaria
priait chaque jour dans sa messe
pour ceux qui l’avaient maltraité 
[16]. Cette une approche que résume
un autre point de Forge : « Mesure le
bien qu’ils ont fait à ton âme ceux
qui, pendant ta vie, t’ont maltraité ou



ont tenté de te maltraiter. — D’autres
qualifieront ces gens d’ennemis. Toi,
essaie d’imiter les saints, même en
cela et, n’étant que trop peu de chose
pour avoir ou avoir eu des ennemis,
appelle-les plutôt des « bienfaiteurs
». Tu verras qu’à force de les
recommander à Dieu, tu finiras par
éprouver pour eux de la sympathie » 
[17].

Javier Marrodan

[1]. Pape François, Angélus, 9 février
2014.

[2]. Saint Josémaria, Chemin, n° 2.

[3]. Saint Josémaria, Lettre 1, n° 5a.

[4]. Isabel Sanchez, « Mujeres brújula
en un bosque de retos » (Des femmes
boussole dans une forêt de défis).
Planeta, Barcelona, 2020, p. 159.



[5]. Pape François, Litt. enc. Fratelli
tuti, n° 45.

[6]. Ibid. n° 50.

[7]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 1er novembre 2019, n° 7. La
citation entre guillemets est tirée de
la Lettre 18 de saint Josémaria.

[8]. Ibid., n° 10.

[9]. Benoît XVI, Opera omnia, vol. 11,
partie C, XI, 4.

[10]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 1er novembre 2019, n° 12.

[11]. « Un regard plein d’affection »,
dans www.opusdei.org », 30 octobre
2019.

[12]. Saint Josémaria, Chemin, n° 755.

[13]. Pape François, Litt. enc. Fratelli
tuti, n° 66.

[14]. Ibid., n° 69.

https://www.opusdei.org


[15]. Ibid., n° 77.

[16]. Cf. Javier Echevarria, Lettre
pastorale, 1er avril 1999.

[17]. Saint Josémaria, Forge, n° 802.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/le-defi-du-nous/
(10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/le-defi-du-nous/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-defi-du-nous/

	Le défi du « nous »

