opusdei.org

Le connaitre et se
connaitre (VII) : ala
recherche de la
connexion

Les paroles que saint Josémaria
employait au début et a la fin de

sa priére peuvent également
servir de guide pour la notre.

08/06/2020

Autres articles de la série "Le
connaitre et se connaitre"

Au siecle dernier, on a beaucoup
parlé de l'existence supposée d'un


https://opusdei.org/fr-fr/tag/le-connaitre-et-se-connaitre
https://opusdei.org/fr-fr/tag/le-connaitre-et-se-connaitre

téléphone rouge qui reliait les
dirigeants de deux grandes
puissances mondiales, alors méme
qu'ils étaient a des milliers de
kilomeétres I'un de l'autre. L'idée de
pouvoir parler immédiatement avec
des gens aussi éloignés était source
de grande surprise. Les appareils
mobiles que nous connaissons
aujourd'hui étaient encore
inimaginables. En se référant a ce
dispositif, en 1972, saint Josémaria a
dit une fois que nous avons « une
ligne directe avec Dieu notre
Seigneur, beaucoup plus directe (...).
Il est si bon, qu'il est toujours
disponible, qu'il ne nous fait pas
attendre »[1].

Par la foi, nous savons que le
Seigneur est toujours a l'autre bout
de la ligne. Mais combien de fois
avons-nous éprouve des difficultés a
I'écouter ou a étre persévérants dans
les moments de priere que nous nous
étions fixés ! Certaines personnes



I'expriment en disant qu’« elles ne se
connectent pas avec Dieu ». C'est une
expérience douloureuse qui peut
conduire a I'abandon de la priere.
Nous l'aurons probablement vécue
aussi. Parfois, quels que soient nos
efforts, méme aprés des années
d'exercice, la sensation de ne pas
savoir parler avec Dieu persiste :
bien que nous soyons strs d'avoir un
lien direct avec Lui, nous n'arrivons
pas a sortir du monologue intérieur,
nous n'atteignons pas cette intimité
que nous désirons tant.

Le pape Francois nous encourage a «
maintenir la connexion avec Jésus, a
étre en ligne avec Lui (...). De méme
que tu fais attention a ne pas perdre
ta connexion Internet, fais attention
a ce que ta connexion avec le
Seigneur reste active, et cela signifie :
ne pas interrompre le dialogue,
I'écouter, lui raconter tes affaires
»[2]. Comment rester éveillés a
I'autre bout de la ligne ? Que



pouvons-nous faire pour faire pour
que notre priere soit un dialogue a
deux ? Quel est le chemin pour qu'au
fil des années notre intimité avec le
Seigneur ne cesse de croitre ?

Texte écrit par saint Josémaria, qui
dit : + Oraison préparatoire. Mon
Seigneur et mon Dieu. Je crois
fermement que Tu es ici ; que Tu me
vois et que Tu m’entends. Je T’adore
avec profonde révérence. Je Te
demande le pardon de mes péchés et
la grace de faire avec profit ce
moment de priére. Ma Meére
Immaculée, saint Joseph, mon Peére et
Seigneur, mon Ange gardien,
intercédez pour moti !

Il les regarde depuis le rivage

Apreés la résurrection, les disciples se
rendent en Galilée parce que le
Seigneur a indiqué aux saintes
femmes : « La, ils me trouveront

» (Mt 28, 10). C'est le lever du jour.



Pierre et Jean, accompagnés de cingq
autres, rament vers la terre apres
une nuit de péche infructueuse. Jésus
les regarde depuis le rivage (cf. Jn
20,4). Similairement a ce qui arrive
dans cette scéne, lorsque nous
commencons a prier, nous nous
mettons en présence de Jésus,
sachant qu'il nous attend ; Il nous
regarde depuis le rivage dans une
attitude d'attente et d'écoute.
Imaginer que le regard du Seigneur
se pose sur nous va nous aider tout
au long de la priere. Nous aussi, nous
voulons Le regarder : « Fais que je te
voie : voici le noyau de la priere »[3].
Al'origine du dialogue avec Dieu, en
effet, il y a un croisement de regards
entre deux personnes qui s’aiment : «
Regarder Dieu et se laisser regarder
par Dieu : c'est cela prier »[4].

Mais nous voulons aussi écouter ses
paroles, percevoir combien il nous
aime et savoir ce qu'il veut. Les
disciples n'avaient rien attrapé, mais



Jésus leur parle, leur dit quoi faire
pour ne pas revenir les mains vides :
« Jetez le filet a droite de la barque, et
vous trouverez. » (Jn 21,6). Les
bonnes conversations dépendent
souvent de I'harmonie qui s'établit
des les premiers mots. De méme, les
premieres minutes de priere sont
importantes car elles battent la
mesure pour les suivantes. Cet effort
au début de la conversation va nous
aider a maintenir vivant le dialogue
qui suit, avec plus de facilité.

Jusque-1a, ceux qui étaient dans le
bateau doutaient. Quand ils ont vu
les filets pleins de poissons, quand ils
ont réalisé que d'étre entrés en
dialogue avec Jésus avait été plus
efficace que tant d'heures d'efforts
solitaires, alors Jean dit a Pierre : «
C'est le Seigneur ! » (Jn 21,7). Cette
certitude est déja un début de priere :
le Seigneur est ici avec nous, que
nous soyons devant le tabernacle ou
n'importe ou ailleurs.



Comme I’Esprit-Saint le permet

Trainant leur barque alourdie par les
filets remplis, les disciples atteignent
le rivage. Ils y trouvent un petit
déjeuner inattendu de pains et de
poisson grillé. Assis autour du feu, ils
mangent en silence. « Aucun des
disciples n’osait lui demander : « Qui
es-tu ? Ils savaient que c’était le
Seigneur » (Jn 21, 12). Le poids de la
conversation retombe sur Jésus. Trés
certainement, la clé de la priére est
de laisser Dieu faire plus que 'effort
de son propre cceur. Lorsqu'on a
demandé a saint Jean-Paul IT a quoi
ressemblait sa priere, il a répondu : «
I1 faudrait le demander au Saint-
Esprit ! Le Pape prie comme le Saint-
Esprit lui permet de prier »[5].
L'élément le plus important c'est le
tu, car c'est Dieu qui a l'initiative.

Apres nous étre mis en présence de
Dieu, il est nécessaire d'arréter les
bruits et de poursuivre un silence



intérieur, ce qui nécessite un certain
effort. Ainsi, il sera plus facile
d'entendre la voix de Jésus nous
demander: « Les enfants, avez-vous
quelque chose a manger ? » (Jn 21,5) ;
puis nous indiquer : « Apportez donc
de ces poissons » (Jn 21, 10) ; ou nous
demander gentiment : « Suivez-moi

» (Jn 21, 19). Pour cette raison, le
Catéchisme de 1'Eglise catholique
indique qu'un combat pour se
déconnecter est nécessaire pour se
connecter et, ainsi, parler avec Dieu
dans la solitude de notre cceur[6].
Les saints ont répété plusieurs fois ce
conseil : « Fuis un moment tes
occupations, cache-toi un peu de tes
pensées tumultueuses. Rejette
maintenant tes pesants soucis, et
remets a plus tard tes tensions
laborieuses. (...). Entre dans la cellule
de ton ame, exclus tout hormis Dieu
et ce qui t'aide a Le chercher ; porte
fermée, cherche-Le. Dis maintenant,
tout mon cceur, dis maintenant a
Dieu : Je cherche ton visage, ton



visage, Seigneur, je le recherche. (cf
Ps 27, 8)»[7].

Ce ne sera pas toujours simple, car
nos taches et nos préoccupations
captent fortement notre mémoire et
notre imagination et peuvent remplir
notre intériorité. Il n'y a
certainement pas de solution
miracle, car les distractions sont
généralement inévitables et il est
difficile de maintenir 'attention sans
des hauts et des bas. Saint Josémaria
conseillait d'en faire un sujet de
conversation avec Jésus, en en
profitant « pour prier sur l'objet de
cette distraction, pour ces personnes,
et en laissant le Seigneur agir, car il
prend toujours ce qu'il veut de
chaque fleur »[8]. Trouver le moment
propice et I'endroit favorable peut
aider efficacement ; bien que l'on
puisse prier n'importe ou, toutes les
circonstances ne facilitent pas le
dialogue ou n'expriment pas de la



méme maniere les désirs sinceres de
prier.

La priére introductive : connexion

Afin de faciliter la connexion, saint
Josémaria recommandait la priére
d'introduction qu'il avait I'habitude
d'utiliser[9]. Par ces mots, il nous
apprend a commencer par un acte de
foi et avec une humble disposition : «
Je crois que Tu es ici », « Je T'adore
avec revérence. » C'est simplement
une maniere de dire a Jésus : « Je suis
venu pour étre avec Toi, je veux Te
parler et je veux que tu me parles
aussi; Je Te consacre ces moments
dans l'espoir que cette rencontre
m'aidera a m'unir plus étroitement a
ta volonté ». En disant « je crois
fermement », nous exprimons une
réalité, mais aussi un désir ; Nous
demandons au Seigneur d'augmenter
notre foi, car nous savons que « la foi
est ce qui donne des ailes a la priére
»[10]. Et cet acte de foi nous conduit



immeédiatement a I'adoration avec
laquelle, d'une part, nous
reconnaissons sa grandeur et, en
méme temps, nous Lui exprimons la
décision de nous abandonner entre
ses mains. Ensuite, nous
reconnaissons nos faiblesses en
demandant pardon et grace, car
«'humilité est la base de la
priere»[11]. Nous nous
reconnaissons petits face a sa
grandeur, sans ressources propres.
La priere est un don gratuit que
I'homme doit quémander comme un
mendiant. Voila ce qui amenait saint
Josémaria a conclure que « la priere
est I'humilité de I'homme qui
reconnait sa profonde misere »[12].

Croire, adorer, demander pardon et
demander de l’aide : quatre
mouvements du coeur qui nous
ouvrent a une bonne connexion. La
répétition sereine de cette priére
introductive, tout en la gotitant mot a
mot, peut nous aider. Il peut étre



utile de la répéter plusieurs fois
jusqu'a ce que notre attention soit
concentreée sur le Seigneur. Cela peut
aussi servir de nous fabriquer une
priere introductive plus
personnalisée et de l'utiliser lorsque
nous sommes plus secs ou moins
attentifs. En général, si nous sommes
distraits ou avec un esprit vide,
répéter lentement une priére vocale
(le Notre Péere ou celle qui nous
touche le plus a ce moment-la) est
bien pour fixer notre attention et
apaiser notre ame : une, deux, trois
fois, en soignant la cadence, en
posant bien les mots ou en changeant
certains.

Un brasier allumé : dialogue

Cette connexion initiale précede le
noyau de la priere, ce « dialogue avec
Dieu, cceur a coeeur, auquel participe
I'ame tout entiére : l'intelligence et
I'imagination, la mémoire et la
volonté. »[13]. Si nous revenons a



cette aube ou les disciples restent
surpris par la péche miraculeuse,
Jésus allume un feu pour chauffer ce
qu'il a préparé. Nous pouvons nous
imaginer comment il faisait, en
évitant les piéges possibles pour que
le feu puisse prendre forme. De la
méme maniere, si nous considérons
la priere comme un petit brasier que
nous voulons voir grandir, nous
devons d'abord trouver un
combustible approprié.

Le combustible qui alimente le
brasier est généralement I'ensemble
des taches que nous devons
accomplir et nos circonstances
personnelles : le sujet du dialogue est
notre vie. Nos joies, nos peines et nos
préoccupations sont le meilleur
résumé de ce que nous portons dans
nos cceurs. Avec des mots simples,
notre conversation est collée au
terrain des événements quotidiens,
comme nous pouvons imaginer ce
qui s'est passé au petit déjeuner de



Paques. Méme, dans des occasions
assez fréquentes, elle commencera
par : « Seigneur, je ne sais pas ! »[14].
En elle-méme, la priére chrétienne
ne se limite pas a ouvrir son intimité
a Dieu, car d'une maniére spéciale
nous alimentons le brasier avec la
vie méme du Christ. Nous parlons
aussi a Dieu de lui, de son passage
sur terre, de son désir de
rédemption. Paralléelement a tout
cela, comme nous nous sentons
responsables de nos freres, « le
chrétien ne laisse pas le monde
derriére la porte de sa chambre, mais
porte dans son coeur les personnes et
les situations, les problémes, tant de
choses »[15].

A partir de 13, chacun cherchera les
manieres de prier qui lui
conviennent le mieux. Il n'y a pas de
regles fixes. Sans aucun doute, suivre
une certaine méthode nous permet
de savoir quoi faire jusqu'a ce que
nous ressentions que Dieu prend



I'initiative. Ainsi, par exemple,
certaines personnes trouvent utile
d'avoir un plan de priére flexible tout
au long de la semaine. Parfois, écrire
ce que nous disons offre de
nombreux avantages pour ne pas
étre distrait. La priere se fera d'une
facon dans les périodes de travail
intense et d'une autre dans les
périodes plus paisibles ; elle pourra
également aller au pas de I'époque
liturgique dans laquelle se trouve
1'Fglise. De nombreux chemins
s'ouvrent a nous: plonger dans la
contemplation de I'Evangile a la
recherche de la Tres Sainte
Humanité du Seigneur ou méditer
sur un sujet accompagné d'un bon
livre, en étant conscient que la
lecture facilite I'examen; il y aura des
jours avec plus de demande, de
louange ou d'adoration; prier
calmement une oraison jaculatoire
est une bonne piste pour les
moments de troubles intérieurs;
d'autres fois, nous resterons



silencieux, en sachant que nous
sommes regardés avec amour par le
Christ ou par Marie. En fin de
compte, quel que soit le chemin par
lequel le Saint-Esprit nous aura
conduit, tout nous amenera a « le
connaitre et se connaitre »[16].

Le vent et les feuilles mortes

En plus de disposer d'un bon
combustible, nous devons tenir
compte des obstacles possibles pour
maintenir la flamme vive : le vent de
I'imagination qui tente d'éteindre la
petite flamme initiale, et cette couche
humide des feuilles mortes de nos
petites miseres que nous allons
essayer de bruiler.

L'imagination a certainement un role
important dans le dialogue et il
faudra compter sur elle surtout
lorsque nous contemplons la vie du
Seigneur. Mais, en méme temps, c'est
la folle du logis et celle qui
accompagne habituellement le chant



de notre voix dans nos mondes
imaginaires. Laisser a notre
imagination la bride sur le cou et la
laisser sans controle est source de
dispersion. D'ou la nécessité de
repousser les coups de vent qui
veulent éteindre le feu et, en méme
temps, d'encourager ceux qui aident
a le raviver. Il y a un détail important
dans la rencontre du Ressuscité avec
ses disciples sur la rive du lac
Tibériade. Un seul d'entre eux était
au Calvaire, saint Jean, et c'est
précisément lui qui découvre le
Seigneur. Le contact avec la Croix a
purifié son regard qui est devenu
plus fin et plus précis. La douleur
aplanit le chemin de la priére ; la
mortification intérieure conduit
I'imagination a attiser le feu,
I'empéchant de devenir un vent
incontrolé qui l'étouffe.

Enfin, il faut tenir compte de
I'humidité des feuilles mortes. A
l'intérieur de nous, il y a une couche



souterraine de mauvais souvenirs, de
petites rancunes, de susceptibilités,
d'envies, de comparaisons, de
sensualité et de souhaits de succes,
qui nous centre sur nous-méme. La
priere nous emmene précisément
dans la direction opposée : oublier
notre moi pour se concentrer sur
Lui. Nous avons besoin que ce fond
émotionnel soit aéré par notre
priere, mettant cette humidité en
lumieére, la mettant sous le soleil
qu’est Dieu et disant : « Regarde ceci,
et cela, tout ce qui est si mal: je le
laisse devant toi, Seigneur ; purifie-le.
» Ensuite, nous lui demanderons de
I'aide pour pardonner, oublier, se
réjouir du bien des autres ; pour voir
le coté positif des choses, rejeter les
tentations ou étre reconnaissant des
humiliations. Ainsi, cette humidité
qui pourrait entraver notre
conversation avec Dieu s'évapore.

Un désir qui se poursuit



Connexion, dialogue et équilibre. Le
dernier moment de la priere est un
temps pour retenir, pour savoir ce
que nous emportons. Cela conduisait
saint Josémaria a réfléchir sur « les
bonnes résolutions, les actes d'amour
et les inspirations »[17]. Apres le
dialogue avec Dieu, un désir
d'amélioration nait simplement, pour
accomplir sa volonté. Ce désir, disait
saint Augustin, est déja une bonne
priere : tant que vous continuerez a
désirer, vous continuerez a prier[18].
Ces intentions peuvent parfois se
traduire par des résolutions souvent
concretes et pratiques. Dans tous les
cas, la priére sert d'impulsion pour
vivre en présence de Dieu pendant
les heures suivantes. Les affections
peuvent avoir été présentes avec plus
ou moins de vivacité ; elles ne sont
pas toujours importantes bien que,
s'il n'y a jamais d'acte d’amour, nous
devrions nous demander ou I'on met
habituellement notre cceur. Bien sir,
ce ne sont pas nécessairement des



émotions sensibles, car les actes
d’amour peuvent aussi étre le
produit de désirs calmes de la
volonté, comme quand quelqu'un
veut vouloir.

Les inspirations sont des lumieres de
Dieu qui doivent étre notées, car elles
nous aideront beaucoup dans les
futures priéres. Au fil du temps, elles
peuvent étre un bon combustible qui
éveille 'ame dans des moments plus
arides, lorsque nous sommes peu
lucides ou apathiques. Bien que
lorsque nous entrevoyons ces
inspirations, il nous semble que nous
ne les oublierons jamais, en réalité le
temps efface la mémoire. C'est
pourquoi il est commode de les
écrire a chaud, quand elles s'écrivent
avec une vivacité singuliére : «Ces
mots qui t’ont frappé dans ta priere,
grave les dans ta mémoire et récite-
les lentement, souvent, pendant la
journée.»[19].



Et n'oublions pas l'aide que nos alliés
du Ciel nous offrent. En nous sentant
faibles, nous nous tournons vers
ceux qui sont les plus proches de
Dieu. Nous pouvons le faire a la fois
au début et a la fin, et aussi lorsque
nous notons qu'il est plus difficile de
maintenir la flamme vive. Notre
Meére, son époux Joseph et notre ange
gardien qui « te soufflera de saintes
inspirations »[20] seront également
présents.

José Manuel Antufia

[1] Saint Josémaria. Notes d’'une
réunion de famille, 8-XI-1972.

[2] Francois, EX. ap. Christus vivit, n.
158.

[3] Benoit XVI, Audience, 4-V-2011

[4] Francois, Audience, 13-11-2019.



[5] Saint Jean-Paul II, Franchir le seuil
de l'espérance, Plaza y Janés,
Barcelone 1994, p. 41.

[6] Cf Catéchisme de Eglise
Catholique, n. 2725.

[7] Saint Anselme, Proslogion, chap.
1.

[8] Saint Josémaria. Notes d’'une
réunion de famille, 21-11-1971.

[9] La priére est la suivante « Mon
Seigneur et mon Dieu. Je crois
fermement que tu es ici; que Tu me
vois et que Tu m’entends. Je T’adore
avec profonde révérence. Je Te
demande le pardon de mes péchés et
la grace de faire avec profit ce
moment de priere. Ma Mére
Immaculée, saint Joseph, mon Pére et
Seigneur, mon Ange gardien,
intercédez pour moi ! »

[10] Saint Jean Climaque. L’échelle
sainte, 28°™ échelon.



[11] Catéchisme de I’Eglise
catholique, n.2559.

[12] Saint Josémaria. Sillon, n. 259.

[13] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n.119

[14] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
244,

[15] Francois, Audience, 13-11-2019.
[16] Saint Josémaria. Chemin, n. 91.

[17] La priere finale que
recommandait saint Josémaria est la
suivante : "Je Te remercie mon Dieu
des bonnes résolutions, des actes
d’amour et des inspirations que Tu
m’as communiqués dans cette
méditation. Je Te demande de
m’aider a les mettre en pratique. Ma
Mere Immaculée, Saint Joseph, mon
Pére et Seigneur, mon ange gardien,
intercédez pour moi".



[18] Cf Saint Augustin, Enarrat. In Ps.
37,14.

[19] Saint Josémaria, Chemin, n. 103.

[20] Saint Josémaria, Chemin, n. 567.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/le-connaitre-et-
se-connaitre-vii-a-la-recherche-de/
(18/02/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/article/le-connaitre-et-se-connaitre-vii-a-la-recherche-de/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-connaitre-et-se-connaitre-vii-a-la-recherche-de/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-connaitre-et-se-connaitre-vii-a-la-recherche-de/

	Le connaître et se connaître (VII) : à la recherche de la connexion

