
opusdei.org

Le Carême : un
temps de conversion

En ce début de Carême, nous
vous proposons d’approfondir
l’appel à la conversion

19/02/2024

L'appel à la conversion traverse le
Nouveau Testament

Dès le début de l'Évangile, l'appel à la
conversion est proclamé.

Elisabeth, cousine de la Vierge Marie,
avait été informée par l'ange Gabriel
que son fils Jean-Baptiste ferait 



revenir de nombreux fils d’Israël au
Seigneur leur Dieu. Quelques années
plus tard au début de sa mission,
celui-ci proclamait : Convertissez-
vous, car le Royaume des cieux est
tout proche.

À ses premiers disciples, Jésus fit la
même exhortation : Convertissez-
vous.

Saint Pierre, enfin, au terme de son
premier discours après la Pentecôte,
assortit cette injonction d’une
promesse : vous recevrez alors le don
du Saint Esprit.

Le sens de la conversion

Le Carême qui commence est le
temps de l’année que l’Église utilise
pour nous encourager à cette
conversion. Non pas dans le sens
d’un changement de religion, bien
sûr, mais dans le sens de
changement, de transformation, de «
retournement », à l’image de cet



exercice compliqué que les skieurs
débutants doivent apprendre s’ils ne
peuvent pas un jour se retrouver
bloqués dans une direction qui n’est
plus la bonne.

C’est aussi l’occasion pour nous
rappeler que le Royaume, auquel
nous aspirons tous, ne viendra pas à
nous de manière “automatique” :
c’est nous qui devons aller vers lui
avec lui. Dieu t’a créé sans toi, il ne te
sauvera pas sans toi, enseigne saint
Augustin. Et pour ce faire,
entraînement et efforts sont
indispensables. Peut-on s’en
étonner ? Non !

Aucun objectif de valeur ne peut être
atteint sans effort. Pensons aux
performances sportives en leur
appliquant la spécificité de la lutte
pour le Royaume : Tous les athlètes à
l’entraînement s’imposent une
discipline sévère ; ils le font pour
gagner une couronne de laurier qui va



se faner, et nous, pour une couronne
qui ne se fane pas, rappelle saint Paul
aux Corinthiens. Notre discipline
sera d’autant plus sévère que nous
traînons le poids de nos limitations,
de nos péchés.

Alors oui, insiste l’Église : 
convertissez-vous ! Méditant sur le
thème de conversion personnelle,
Benoit XVI écrivait dans une homélie
du mercredi des Cendres (13 février
2013) : «Beaucoup, de nos jours, sont
prêts à “déchirer” leurs vêtements (il
commentait cette citation de
l'Écriture, NDLR) face aux scandales
et aux injustices - naturellement
commises par d'autres - mais peu
semblent disposés à agir sur leur
propre “cœur ”, sur leur propre
conscience et sur leurs propres
intentions, en se laissant
transformer, renouveler et convertir
par le Seigneur».

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2013/documents/hf_ben-xvi_hom_20130213_ceneri.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2013/documents/hf_ben-xvi_hom_20130213_ceneri.html


Amour et sacrifice, pénitence et
miséricorde

Bien sûr, jeûne, pénitence, sacrifice, 
mortification... sont des mots dont on
ferait volontiers l’économie. La
logique de la vie nous confirme
pourtant que sacrifice et bonheur
peuvent faire bon ménage. Il nous
suffit de plonger dans nos propres
souvenirs.

Au 5ème siècle, saint Pierre
Chrysologue expliquait : Il y a trois
actes, mes frères, en lesquels la foi se
tient, la piété consiste, la vertu se
maintient : la prière, le jeûne, la
miséricorde. La prière frappe à la
porte, le jeûne obtient, la miséricorde
reçoit. En effet, le jeûne est l’âme de la
prière, la miséricorde est la vie du
jeûne. Que personne ne les divise (…) :
le jeûne ne porte pas de fruits s’il n’est
pas arrosé par la miséricorde ; le
jeûne se dessèche par la sécheresse de
la miséricorde ; ce que la pluie est



pour la terre, la miséricorde l’est pour
le jeûne.

En d’autres termes, il serait bien
inutile de se priver de chocolat si, en
même temps, nous ne faisons pas
l'effort d'être charitable et patient
avec les autres ; il sera vain de se
priver de télévision si cela nous
pousse à chercher des distractions
qui nous éloignent de Dieu ; et ainsi
de suite.

Pour vivre la conversion du
carême

En revanche : faisons un effort pour
être plus ponctuels, car cela plaira à
ceux qui nous attendent si souvent;
efforçons-nous de mieux ranger nos
affaires pour étonner et pacifier
celles et ceux qui nous voient vivre
au quotidien ; privons-nous de tel ou
tel commentaire acide et/ou inutile,
qui aura comme effet immédiat
d’assouplir les relations humaines ;
gardons-nous de telle pensée de



jalousie qui nous empêche de voir
l’autre avec les yeux de la charité. Ou
encore, privons nous une fois ou
l'autre de nourriture, par solidarité
avec ceux qui en sont régulièrement
privés et par solidarité avec le
dépouillement du Christ.

La liste serait longue et c’est à chacun
qu’il revient de l’établir dans le
silence de sa prière personnelle.
Dans le silence, car il n’y a rien de
plus déplaisant que d’entendre tel ou
tel membre de la famille invoquer à
tout bout de champ « le carême »
pour exiger des autres ce qu’il a peut-
être du mal à vivre lui-même. Le
Seigneur nous l’a bien dit : quand tu
jeûnes, parfume-toi la tête et lave-toi
le visage ; ainsi, ton jeûne ne sera pas
connu des hommes, mais seulement de
ton Père qui est présent dans le
secret ; ton Père voit ce que tu fais
dans le secret : il te le revaudra.

L'issue du Carême



Pourquoi tout cela, direz-vous, ou
plutôt “pour quoi” ? Regardons vers
Pâques : par sa Résurrection, le
Christ nous ouvre les portes du Ciel,
les portes de la vraie vie, celle qui ne
connaît pas de déclin, et dont nous
ne pouvons imaginer la beauté. Si
nous voulons, au terme de notre vie
terrestre, en franchir le seuil, il nous
faut vivre selon la vie du Christ, en
faisant siens les sentiments du Christ,
de manière à pouvoir s’écrier avec
saint Paul, “si je vis, ce n’est plus moi,
mais le Christ qui vit en moi” (St
Josémaria Escriva, Homélie pour le
dimanche de Pâques).

Or pour entrer dans la logique de la
Résurrection, le Christ a connu sa
Passion et la mort sur la Croix.
Sachons l’accompagner sur ce
chemin, encouragés par Marie, sa
Mère et notre Mère.

Abbé Gérard Thieux



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/le-careme-un-
temps-de-conversion/ (27/12/2025)

https://opusdei.org/fr-lu/article/le-careme-un-temps-de-conversion/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-careme-un-temps-de-conversion/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-careme-un-temps-de-conversion/

	Le Carême : un temps de conversion

