
opusdei.org

Le bien des enfants :
la paternité
responsable (I)

L’enfant, synthèse de l’amour
des conjoints, intimement uni à
l’amour de Dieu qui crée son
âme, est un don de l’amour et
pour l’amour. Ce nouveau texte
de la série « L’amour, un défi »
développe cette idée.

25/05/2016

Rien de plus pratique qu’une
bonne théorie



Il faut vivre comme l’on pense, sinon,
tôt ou tard, on finit par penser comme
l’on vit. Ce constat de la sagesse
populaire ne nous dit pas tout, ni
même l’essentiel.

Certes, qui ne s’efforce pas de
corriger un comportement déviant
finit souvent par se trouver une
théorie qui le justifie, mais il est aussi
vrai qu’une connaissance appropriée
des réalités fondamentales soutient
habituellement un comportement
droit.

Comprendre en profondeur que tout
être humain est une personne est une
de ces vérités radicales qui a une
répercussion dans toute notre
conduite. C'est une des vérités qui
déterminent le plus efficacement
l’attitude des conjoints entre eux et
vis-à-vis de leurs enfants.

Aussi, réfléchir calmement à ce que
comporte le fait d’être une personne,
non seulement ne nous éloigne en



rien de l’éducation, mais nous situe
au cœur de sa pratique tout en
éclairant de l’intérieur le sens plus
profond de la paternité responsable

Personne et fils de Dieu

La connaissance de notre condition
de personne, historiquement liée à la
diffusion du christianisme, revêt
toute son importance lorsqu’elle
devient la réponse à cette seule
question déterminante : Quelle est
donc la valeur de chaque homme pour
que le Verbe de Dieu ait décidé de
s’incarner et de mourir sur la Croix
afin de lui rendre la possibilité de
trouver son bonheur plénier en Lui et
avec Lui, pour l’éternité ?

Les premiers à percevoir cette vérité,
aussi irréfutable que sublime et
étonnante, ainsi que ses
conséquences pratiques et
quotidiennes si profondes, en furent
impressionnés. Ceux-ci craignaient
de ne pas être à la hauteur d’une



telle splendeur et d’oublier, ne serait-
ce qu’un instant, la grandeur
étonnante de tous ceux qui les
entouraient.

Ils firent donc en sorte que ce mot
qui les définissait leur rappelle aussi
la valeur quasiment infinie de tout
homme ou de toute femme, de « tout
un chacun ».

Et depuis, la signification du mot «
personne » désigne la grandeur
ineffable, la singularité absolue et
irremplaçable de tout être humain
qui correspond par ailleurs, dans le
domaine de la grâce, à sa condition 
de fils de Dieu.

Photos d’Alvaro García Fuentes.

Selon un dessein divin

La philosophie et la théologie
corroborent ce dont les hommes de
bonne volonté ont eu l’intuition et
que tout chrétien connaît avec



certitude : en créant, Dieu veut le
bien des créatures auxquelles il
communique l’être. Cela concerne
tout particulièrement l’être des
personnes. Ceci étant, il n’a rien à 
gagner en nous créant puisque son
Bien est infini et n’admet pas de
croissance.

Autrement dit : chaque être humain
est le fruit direct de l’Amour infini de
Dieu qui veut le meilleur pour lui.

Or, comme il n’y a rien de meilleur
que Dieu lui-même, Dieu crée
l’homme à son image et à sa
ressemblance, capable de le
connaître et de l’aimer, et l’élève à
l’ordre de la grâce pour le vouer à
l’union définitive avec Lui, en
l’introduisant dans sa propre Vie, en
un dialogue éternel de connaissance
et d’amour puissamment unitif.

Pour parler de cette condition finale
de l’être humain, Thomas d’Aquin se
sert d’expressions tout aussi



audacieuses que profondes : « tout
être humain est appelé à « atteindre
» ou à « toucher » Dieu (attingere
Deum), en devenant un « dieu » par
participation (participative dii).

Étant donné que Dieu peut être
décrit comme un Acte d’Amour infini
et parfait, nous serons entièrement
semblables à Lui quand, au terme de
notre vie, porté par sa grâce, tout
notre être se transformera et
débordera en un acte perpétuel
d’amour de Dieu, un amour
réjouissant lui aussi.

Des dieux par participation, voilà
notre destinée et le signe suprême de
notre grandeur.

Comment « répondre » à la
grandeur de nos enfants

Depuis lors, ce que notre civilisation
a de meilleur s’est toujours construit
sur cette conviction. C’est donc sur ce
même socle, enrichi et nourri du



dialogue avec Dieu, que doit se
construire la relation des conjoints
entre eux et avec chacun de leurs
enfants.

S'agissant de leurs enfants, un père et
une mère doivent avoir présent à
l'esprit qu’ils se trouvent, toujours et
en toute circonstance, devant une
personne et qu’ils doivent répondre à
la grandeur de leur nature 
personnelle, par leur attitude et leur
façon de faire,

Aussi, la paternité responsable, dans
son sens le plus large et le plus
profond, désigne-t-elle la qualité du
comportement des parents qui 
répondent en tant que personnes à
l’ineffable noblesse de leur enfant
qui est, lui aussi, une personne. Dans
ce domaine, il n’y a pas d’exagération
possible.

Seul le mot amour, au-delà du
respect, voire de la vénération ou de
la révérence, définit adéquatement



cette réponse. L’amour compris en
tant que recherche cohérente et
déterminée du bien de l’être aimé.

Collaborateurs de Dieu

De ce fait, la vie sur terre est perçue,
non pas comme un épreuve, mais
comme la grande chance que Dieu
nous offre d’accroître notre capacité
d’aimer afin d’être heureux ici-bas.
Ainsi, au terme de notre existence
temporelle, notre cœur dilaté à
l’extrême pourra d’autant mieux
accueillir Dieu en plénitude et en
jouir pour l’éternité.

Pour ce faire, le père et la mère sont
appelés à collaborer avec Dieu d’une
façon tout à fait spéciale, découlant
de leur condition de parents.

Encore une fois, le Modèle est Dieu.
Pour nous sauver, le Christ «
s’anéantit » lui-même et manifeste
ainsi l’Amour infini de Dieu. De
même, pour éduquer leur enfant —



pour lui apprendre à aimer, en
somme— les parents doivent
apprendre à leur tour à « disparaître
» pour le bien de chaque enfant.
Leurs intérêts, leurs possibilités,
leurs rêves les plus nobles ne sont
donc à envisager que dans la mesure
où ils sauront les mettre entièrement
au service de l’accomplissement du
dessein de Dieu pour chaque enfant.

Autrement dit, cela se fera dans la
mesure où ils aideront chacun de
leurs enfants à découvrir ce dessein,
unique et pourtant semblable à celui
de tout autre être humain. Les
parents éduquent chaque enfant en
cultivant et en soutenant sa liberté.
L’enfant apprend ainsi à se diriger
lui-même vers la plénitude de
l’Amour qui lui a donné l’être et qui
l’interpelle de nouveau pour qu’il
revienne librement vers Lui.

Co-créateurs responsables



Ce droit-devoir découle donc de leur
condition de parents. Thomas
d’Aquin dit aussi que ceux qui ont été
la cause de l’émergence d’une réalité,
doivent être aussi le moteur de son
développement. Ils y sont tenus et ils
en sont capables.

L’enfant est la synthèse de l’amour
des conjoints entre eux, intimement
uni à l’amour de Dieu qui crée son
âme.

Il revient donc aux parents de
coopérer avec Dieu à l’éducation de
chacun de leurs enfants. C’est un
droit inaliénable, tout comme un
devoir, dont personne ne saurait les
dispenser. Ils sont réellement les
parents, de par leur condition de co-
créateurs.

Dieu se suffisait à lui-même pour
donner la vie à tout être humain. Il
n’avait besoin de rien ni de
personne. Toutefois, Il a voulu que
nous Lui ressemblions aussi dans son



action créatrice, fruit de son Amour
infini, en nous élevant, pour ainsi
dire, au rang de «co-créateurs».

Et il le fit à sa manière, unissant sa
sublimité à la grandeur du terme de
son action créatrice, à savoir :
chaque personne humaine. Celle-ci
exige toujours d’être traitée avec
amour, mais tout spécialement à
l’instant prodigieux où elle inaugure
son existence. L’instant prodigieux
de sa conception, qui rend possible
tous les autres instants.

Pour créer chaque nouvelle
personne, Dieu chercha « quelque
chose » de tout aussi merveilleux. En
effet, l’Amour divin, infini et tout-
puissant, étant le Texte qui décrit
l’arrivée à la vie de l’être humain et
qui la réalise — la Parole de Dieu est
infiniment efficace—, le seul contexte
approprié à cet Amour sans mesure
devait être aussi un acte d’amour
grandiose et savoureux.



C’est ainsi que je considère l’acte
sublime par lequel s’unissent un
homme et une femme, livrés l’un à
l’autre par amour et pour toute la
vie.

Même si elles sont généralement
ignorées, ces vérités forment un tout
et constituent le cadre et la
perspective indispensables pour bien
situer la doctrine particulière de la
paternité responsable, comme je l’ai
laissé entendre dans cet article.

En effet tout ce que l’on entend
habituellement à ce sujet (que je
réserve pour un prochain article) ne
peut être compris, en dernière
analyse, qu’à la lumière de la nature
sublime de ceux qui interviennent le
plus directement dans la génération
et le développement de toute
personne humaine : Dieu, l’enfant
lui-même et chacun de ses parents.

D’après T. Melendo



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/le-bien-des-
enfants-la-paternite-responsable/

(10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/le-bien-des-enfants-la-paternite-responsable/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-bien-des-enfants-la-paternite-responsable/
https://opusdei.org/fr-lu/article/le-bien-des-enfants-la-paternite-responsable/

	Le bien des enfants : la paternité responsable (I)

