
opusdei.org

L’Avent : préparer la
venue au Seigneur
qui vient

Le Seigneur ne s’est pas retiré
du monde, Il ne nous a pas
laissés seuls. L’Avent est un
temps où l’Église appelle ses
enfants à veiller, à être éveillés
pour accueillir le Christ qui
passe, le Christ qui vient.
Editorial pour approfondir ce
très beau temps de l’année
liturgique.

25/11/2021



« Donne à tes fidèles, Dieu tout-
puissant, d’aller avec courage sur les
chemins de la justice à la rencontre
du Seigneur, pour qu’ils soient
appelés, lors du jugement, à entrer
en possession du Royaume des cieux.
» Ces mots tirés de la prière du
premier dimanche de l’Avent
illustrent efficacement le caractère
spécifique de ce temps, par lequel
commence l’Année liturgique. Se
faisant l’écho de l’attitude des vierges
sages dans la parabole évangélique,
qui ont su apprêter à temps l’huile
pour les noces de l’Époux [1], l’Église
invite ses enfants à veiller, à être
éveillés pour accueillir le Christ qui
passe, le Christ qui vient.

Un temps de présence

Le désir d’aller à la rencontre du
Seigneur, de préparer sa venue [2],
nous renvoie au terme grec parousie,
que le latin a traduit par adventus,
d’où procède le mot Avent. En réalité,



adventus peut se traduire par «
présence », « arrivée », « venue ». Il
ne s’agit pas, d’autre part, d’un terme
trouvé par les chrétiens. Dans
l’Antiquité, il était employé dans un
contexte profane pour désigner la
première visite officielle d’un
personnage important — le roi,
l’empereur ou leurs fonctionnaires
— à l’occasion de sa prise de
fonction. Il pouvait aussi indiquer la
venue de la divinité, qui sort de son
existence cachée pour se manifester
avec éclat ou bien qui est célébrée
dans le culte. Les chrétiens l’ont
adopté pour exprimer leur rapport à
Jésus-Christ : Jésus est le Roi qui est
venu dans cette bien pauvre «
province » qu’est notre terre, pour
rencontrer tout le monde ; un Roi qui
invite à participer à la fête de son «
Adventus » tous ceux qui sont
convaincus de sa présence parmi
nous.



En disant adventus, les chrétiens
affirmaient en toute simplicité que
Dieu est ici : le Seigneur ne s’est pas
retiré du monde, il ne nous a pas
laissés seuls. Même si nous ne
pouvons ni le voir ni le toucher,
comme nous pouvons le faire pour
les réalités sensibles, il est ici et il
vient nous visiter de bien des
manières : dans la lecture de la
Sainte Écriture ; dans les sacrements,
spécialement l’Eucharistie ; dans
l’année liturgique ; dans la vie des
saints ; dans tant et tant d’épisodes,
plus ou moins prosaïques, de notre
vie quotidienne ; dans la beauté de la
création… Dieu nous aime, connaît
notre nom, s’intéresse à toutes nos
affaires et se tient toujours près de
nous. L’assurance de sa présence,
que la liturgie de l’Avent nous
suggère discrètement mais
régulièrement au cours de ces
semaines, n’esquisse-t-elle pas
devant nos yeux une nouvelle image
du monde ? Cette certitude que nous



donne la foi nous fait contempler ce
qui nous entoure sous un jour
nouveau et, bien que tout demeure
pareil, nous avons la sensation que
tout est différent, parce que tout est
expression de l’amour de Dieu [3].

Une mémoire reconnaissante

L’Avent nous invite à nous arrêter, en
silence, pour percevoir la présence
de Dieu. Ce sont des jours pour se
rappeler une nouvelle fois, avec des
mots de saint Josémaria, que Dieu est
continuellement près de nous. — Nous
vivons comme si le Seigneur était loin,
là-haut, où brillent les étoiles, et nous
ne voyons pas qu’il est aussi toujours
à nos côtés. Et il est là, comme un
Père aimant. — Il aime chacun de
nous plus que toutes les mères du
monde ne peuvent aimer leurs
enfants. — Il nous aide, nous inspire,
nous bénit… et nous pardonne [4].

Si nous nous imprégnons de cette
réalité, si nous la considérons



fréquemment pendant le temps de
l’Avent, nous nous sentirons
encouragés à nous adresser à lui
avec confiance dans la prière et
souvent pendant la journée ; nous lui
présenterons les événements qui
nous font souffrir et nous attristent,
notre impatience et les questions qui
jaillissent de notre cœur. C’est un
temps opportun pour faire grandir
en nous l’assurance qu’il nous
exauce toujours. « Vers toi, Seigneur,
j’élève mon âme. Mon Dieu, je
compte sur toi, je n’aurai pas à rougir
» [5]

Nous comprendrons aussi pour
quelle raison la tournure parfois
inattendue prise par chaque journée
est un geste très personnel que Dieu
nous adresse, un signe du regard
attentif qu’il pose sur chacun de
nous. Il nous arrive de faire trop
attention aux problèmes, aux
difficultés, de sorte que, parfois, il ne
nous reste plus de force pour



percevoir tant de belles et de bonnes
choses qui nous viennent du
Seigneur. L’Avent est un temps pour
considérer plus souvent combien il
nous a protégés, guidés et aidés dans
les vicissitudes de notre vie ; afin de
le louer pour tout ce qu’il a fait et
qu’il continue de faire pour nous.

L’attitude éveillée et vigilante à
l’égard des marques d’affection de
notre Père du ciel aboutit aux actions
de grâce. Elle génère en nous la
mémoire du bien qui nous aide
même à l’heure obscure des
difficultés, des problèmes, de la
maladie, de la souffrance. « La joie
évangélisatrice, écrit le pape, brille
toujours sur le fond de la mémoire
reconnaissante : c’est une grâce que
nous avons besoin de demander. [6] »
L’Avent nous invite à écrire, pour
ainsi dire, un journal intime sur
l’amour que Dieu nous porte. 
Lorsque vous pensez aux
circonstances qui ont accompagné



votre décision de vivre entièrement
votre foi, disait saint Josémaria, 
j’imagine que, comme moi, vous
rendez profondément grâces au
Seigneur, sincèrement convaincus
sans fausse humilité — qu’il n’y a là
aucun mérite de votre part [7].

Dieu vient

Dominus veniet ! [8] Dieu vient ! Cette
courte exclamation ouvre le temps
de l’Avent et retentit spécialement
tout long de ces semaines et, puis,
pendant l’année liturgique tout
entière. Dieu vient ! Il ne s’agit pas
d’évoquer la venue de Dieu comme
un événement passé ; pas plus que
dans un avenir qui risque de n’avoir
guère d’influence sur notre
aujourd’hui et maintenant. Dieu
vient: il s’agit d’une action qui est
toujours en train de se produire ; elle
a lieu maintenant et elle continuera
d’avoir lieu au fil du temps. À tout
moment, « Dieu vient » : à chaque



instant de l’histoire, le Seigneur
continue de dire: Mon Père est à
l’œuvre jusqu’à présent et j’œuvre
moi aussi [9].

L’Avent nous invite à prendre
conscience de cette vérité et à agir en
conséquence. C’est l’heure
désormais de vous arracher au
sommeil ; veillez donc et priez en
tout temps ; ce que je vous dis à
vous, je le dis à tous : veillez ! [10]
Ces invitations que la Sainte Écriture
nous adresse dans les lectures du
premier dimanche de l’Avent nous
rappellent les venues incessantes, 
adventus, du Seigneur. Ni hier ni
demain, mais aujourd’hui,
maintenant. Dieu n’est pas
seulement au ciel, peu soucieux de
nous et de notre histoire ; en réalité,
il est le Dieu qui vient. La méditation
attentive des textes de la liturgie de
l’Avent nous aide à bien nous
préparer, pour que sa présence ne
nous passe pas inaperçue.



Pour les Père de l’Église, la « venue »
de Dieu — incessante et, pour ainsi
dire, connaturelle à son être même
— se concentre sur les deux
principales venues du Christ : celle
de son incarnation et son retour
glorieux à la fin de l’histoire [11]. Le
temps de l’Avent se situe entre ces
deux pôles. Au cours des premiers
jours, c’est l’attente de la dernière
venue du Seigneur, à la fin des
temps, qui est mise en relief. Et, puis,
à mesure que Noël approche, le
souvenir de l’événement de
Bethléem, reconnu comme la
plénitude du temps, se fraye
progressivement un chemin. « Pour
ces deux raisons, le temps de l’Avent
se présente comme un temps de
pieuse et joyeuse attente. [12] »

La préface I de l’Avent synthétise ce
double motif : « Car il est déjà venu,
en prenant la condition des hommes,
pour accomplir l’éternel dessein de
ton amour et nous ouvrir le chemin



du salut ; il viendra de nouveau,
revêtu de sa gloire, afin que nous
possédions dans la pleine lumière les
biens que tu nous as promis et que
nous attendons en veillant dans la
foi. [13] »

Jours d’attente et d’espérance

L’attente est, par conséquent, une des
notes fondamentales de l’Avent ;
mais c’est une attente que le
Seigneur va convertir en espérance.
L’expérience montre que nous
passons notre vie à attendre :
enfants, nous voulons grandir ;
jeunes, nous aspirons au grand
amour qui nous comblera ; adultes,
nous cherchons notre réalisation
dans la profession, le succès qui sera
déterminant pour le restant de notre
vie ; à l’âge mûr, nous aspirons à un
repos bien mérité. Cependant,
lorsque ces attentes sont satisfaites,
ou bien lorsqu’elles restent
inassouvies, nous comprenons qu’en



fin de compte tout cela n’est qu’un
aspect partiel. L’espérance dont nous
avons besoin doit aller plus loin que
nous ne pouvons imaginer, elle doit
nous surprendre. Ainsi, même si
certaines attentes, plus ou moins
importantes, nous aident à avancer
sur le chemin jour après jour, en
réalité, sans la grande espérance —
celle qui naît de l’Amour que l’Esprit
Saint a répandu dans notre cœur [14]
et qui aspire à cet Amour —, toutes
les autres se révèlent insuffisantes.

L’Avent nous encourage à nous
demander : Qu’attendons-nous ?
Quelle est notre espérance ? Ou, plus
profondément, quel sens a pour moi
le présent, mon aujourd’hui et mon
maintenant ? « Si le temps n’est pas
rempli par un présent doté de sens,
l’attente risque de devenir
insupportable ; si on attend quelque
chose, mais que pour le moment il
n’y a rien, c’est-à-dire que si le
présent reste vide, chaque instant



qui passe apparaît exagérément long,
et l’attente se transforme en un poids
trop lourd, parce que l’avenir reste
tout à fait incertain. Lorsqu’en
revanche, le temps prend du sens, et
en tout instant nous percevons
quelque chose de spécifique et de
valable, alors la joie de l’attente rend
le présent plus précieux. [15] »

Une crèche pour notre Dieu

Le temps présent a un sens parce que
le Messie, attendu pendant des
siècles, naît à Bethléem. Tout près de
Marie et de Joseph, soutenus par
notre Ange gardien, nous l’attendons
avec une ardeur renouvelée. En
venant parmi nous, le Christ nous
offre le don de son amour et de son
salut. Pour les chrétiens, l’espérance
est portée par une certitude : le
Seigneur sera présent tout au long de
notre vie, dans le travail et nos
efforts quotidiens ; il nous
accompagne et, un jour, il essuiera



aussi nos larmes. Un jour, pas trop
lointain, tout trouvera son
accomplissement dans le règne de
Dieu, règne de justice et de paix. « Le
temps de l’Avent, que nous
commençons aujourd’hui à nouveau,
nous redonne l’horizon de
l’espérance, une espérance qui ne
déçoit pas parce qu’elle est fondée
sur la Parole de Dieu. Une espérance
qui ne déçoit pas, simplement parce
que le Seigneur ne déçoit jamais ! 
[16] »

L’Avent est un temps de présence et
d’attente de ce qui est éternel ; un
temps de joie, d’une joie intime que
rien ne peut nous enlever : Je vous
verrai de nouveau et votre cœur
sera dans la joie, et votre joie, nul
ne vous l’enlèvera [17]. La joie de
l’attente est une attitude
profondément chrétienne, que nous
voyons incarnée chez la Vierge
Marie : son Fils, Jésus-Christ, est «
celui qu’elle attendait avec amour » 



[18] depuis le moment de
l’Annonciation. C’est pourquoi elle
nous apprend aussi à attendre
sereinement l’arrivée du Seigneur,
alors que nous nous préparons
intérieurement à cette rencontre,
animés du désir de faire dans notre
cœur une crèche pour notre Dieu

D’après Juan José Silvestre

[1]. Cf. Mt 25, 1 suiv.

[2]. Cf. 1 Th 5, 23.

[3]. Quand le Christ passe, n° 144.

[4]. Chemin, n° 267.

[5]. Missel romain, 1er Dimanche de
l’Avent, Antienne d’ouverture. Cf. Ps
24 (25), 1-2.



[6]. Pape François, Exhortation
apostolique Evangelii gaudium, 24
novembre 2013, n° 13.

[7]. Quand le Christ passe, n° 1.

[8]. Cf. Missel romain, Férie III des
semaines I-III de l’Avent, Antienne
d’ouverture. Cf. Za 14, 5.

[9].Jn 5, 17.

[10]. Rm 13, 11 ; Lc 21, 36 ; Mc 13, 37.

[11]. Cf. Saint Cyrille de Jérusalem,
Catéchèse 15, 1 ; PG 33, 870 (IIe

Lecture de l’Office des lectures du Ier

Dimanche de l’Avent).

[12]. Missel romain. Normes
universelles de l’Année liturgique et
du Calendrier, n° 39.

[13]. Missel romain. Préface I de
l’Avent.

[14]. Cf. Rm 5, 5.



[15]. Benoît XVI, Homélie, Ières Vêpres
du Ier Dimanche de l’Avent, 28
novembre 2009.

[16]. Pape François, Angélus, 1er

décembre 2013.

[17]. Jn 16, 22.

[18]. Missel romain, Préface II de
l’Avent.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/lavent-

preparer-la-venue-au-seigneur-qui-
vient/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/lavent-preparer-la-venue-au-seigneur-qui-vient/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lavent-preparer-la-venue-au-seigneur-qui-vient/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lavent-preparer-la-venue-au-seigneur-qui-vient/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lavent-preparer-la-venue-au-seigneur-qui-vient/

	L’Avent : préparer la venue au Seigneur qui vient

