
opusdei.org

L'art de la prière

Prière : dialogue de l'homme
avec Dieu, de cœur à cœur. Une
relation dans laquelle l'homme
peut faire toujours plus d'effort,
comme le suggère cet éditorial.

28/07/2011

«Si, à notre époque, le christianisme
doit se distinguer surtout par “l’art
de la prière”, comment ne pas
ressentir le besoin renouvelé de
demeurer longuement, en
conversation spirituelle, en
adoration silencieuse, en attitude
d’amour, devant le Christ présent



dans le Saint-Sacrement ? Bien des
fois, chers Frères et Sœurs, j’ai fait
cette expérience et j’en ai reçu force,
consolation et soutien ! [1] »

De toute ton âme

Nous voulons aimer Dieu le Père de
toutes nos forces, mettre notre âme
dans la prière, avec toutes ses
facultés : l’intelligence et la volonté,
la mémoire, l’imagination et les sens.
Le Seigneur s’en sert, successivement
ou simultanément, comme d’autant
de voies pour engager un dialogue
avec nous.

Il n’y a pas deux moments de prière
identiques. L’Esprit Saint, source
d’une constante nouveauté, prend
l’initiative, agit et attend. Parfois, il
attend de nous un combat sans
consolation, quand nous avons
l’impression qu’aucune réponse
n’arrive : nous sommes alors plus
conscients de l’effort serein et tenace
de notre volonté, pour faire des actes



de foi et d’amour, pour lui raconter
des choses, pour appliquer
l’intelligence et l’imagination à la
Sainte Écriture, à des textes de la
liturgie ou d’auteurs spirituels ; en le
cherchant par des paroles ou par un
simple regard. L’attitude de
recherche est déjà un dialogue
transformant, même si parfois il
nous semble qu’il ne trouve pas
d’écho.

D’autres fois, des idées ou des actes
d’amour font irruption, donnant une
fluidité à nos moments de prière et
nous aidant à mieux saisir la
présence de Dieu. Dans tous les cas
— que nous ayons une affection
sensible ou bien uniquement des
idées, que nous ayons envie ou non
—, il s’agit de mettre nos facultés
entre les mains de l’Esprit Saint.
Nous lui appartenons et il a dit : Ne
m’est-il pas permis de faire de mon
bien ce que je veux ? [2]L’oraison
mentale consiste en ce dialogue avec



Dieu, cœur à cœur, auquel participe
l’âme tout entière : l’intelligence et
l’imagination, la mémoire et la
volonté. Une méditation qui
contribue à donner une valeur
surnaturelle à notre pauvre vie
humaine, à notre vie quotidienne
ordinaire [3].

La seule règle que Dieu ait voulu
suivre est celle qu’il s’est imposée en
nous créant libres : attendre notre
filiale collaboration. Nous nous
préparons à la prière en fils, en
luttant pour concentrer notre
attention sur ce Père qui veut nous
parler. En fin de compte, notre
apport ne consiste pas à assurer une
facilité dans l’exercice de notre
intelligence ou bien des sentiments
d’affection qui enflamment notre
cœur. L’important, c’est notre
détermination de rester ouverts au
dialogue, sans permettre qu’elle
décline par routine ou par
découragement.



Prière et plénitude

Dieu parle de beaucoup de
manières ; la prière est surtout
écoute et réponse. Il parle dans
l’Écriture, dans la liturgie, dans la
direction spirituelle et dans les
moyens de formation ; et aussi par le
biais du monde et des circonstances
de la vie : le travail, les vicissitudes
de la journée ou nos rapports avec
les autres. Pour apprendre ce
langage divin, il convient de
consacrer un certain temps à être
seul à seul avec Dieu.

Dialoguer avec Dieu, c’est laisser
qu’il joue le premier rôle dans notre
existence. Méditer la vie du Christ
permet de comprendre notre histoire
personnelle, afin de l’ouvrir à la
grâce. Nous voulons qu’il y entre
pour transformer notre vie en un
reflet fidèle de la sienne [4]. Dieu le
Père nous a prédestinés à reproduire
l’image de son Fils [5], et il veut voir



le Christ formé en nous [6], afin que
nous puissions nous écrier : Ce n’est
plus moi qui vis, c’est le Christ qui vit
en moi [7].

C’est spécialement dans le Nouveau
Testament, le meilleur livre de
méditation [8], que nous
contemplons les mystères du Christ :
nous revivons sa naissance à
Bethléem, sa vie cachée à Nazareth,
les angoisses de sa Passion… C’est
l’Esprit Saint qui réalise d’une
manière efficace cette incorporation
au Fils, ; or il ne s’agit pas d’un
processus mécanique devant lequel
le baptisé ne serait qu’un spectateur
ébloui : nous pouvons collaborer
filialement à l’action divine en
disposant bien notre volonté, en
appliquant notre imagination et
notre intelligence, en frayant un
chemin à nos capacités d’aimer.

C’est ce que saint Josémaria faisait
pour comprendre ses propres



souffrances à la lumière de l’agonie
du Christ : Et moi qui veux aussi
accomplir la très sainte Volonté de
Dieu en marchant sur les traces du
Maître, pourrais-je me plaindre si je
rencontre la souffrance comme
compagne de route ?Elle sera le
meilleur signe de ma filiation,
puisqu’il me traite comme son Divin
Fils. Et alors, comme Lui, je pourrai
gémir et pleurer, tout seul, dans mon
Gethsémani ; mais, prostré la face
contre-terre et reconnaissant mon
néant, je ferai monter vers le
Seigneur un cri sorti du fond de mon
âme : Pater mi, Abba, Pater… fiat ! [9]

Saint Josémaria savait qu’en priant
c’est à Dieu que nous parlons, et
qu’en lisant les paroles divines c’est
encore lui que nous écoutons [10] ;
que « la prière doit accompagner la
lecture de la Sainte Écriture pour que
s’établisse un dialogue entre Dieu et
l’homme » [11], un dialogue où le
Père nous parle du Fils, pour que



nous soyons d’autres Christs, le
Christ lui-même. C’est le désir de
notre Père : Je veux reproduire la vie
du Christ chez vous, les enfants de
Dieu dans l’Opus Dei, à force de lire
la Sainte Écriture, de la méditer [12].

Il vaut la peine de mobiliser nos
facultés à l’heure de prier à l’aide de
l’Évangile. Représente-toi d’abord la
scène ou le mystère, qui te servira à
te recueillir et à méditer. Ensuite
mets à contribution ton intelligence
pour contempler un trait […]. Puis
raconte lui ce qui t’arrive d’ordinaire
dans ce domaine, ce qui se passe
chez toi, en ce moment. Demeure
attentif. Il voudra peut-être
t’indiquer quelque chose : c’est alors
que viendront les motions
intérieures, les découvertes, les
reproches [13]. Bref, il s’agit de
méditer sur notre vie afin de la
mener comme Dieu le souhaite. Cela
est très nécessaire, spécialement
pour ceux qui comme nous devons,



par vocation, nous sanctifier dans le
travail. Que vont devenir tes activités
si elles n’ont pas fait l’objet d’une
mise en ordre quand tu les as
méditées en présence du Seigneur ?
Sans cette conversation avec Dieu,
comment achèveras-tu à la
perfection le travail de la journée ? 
[14]

En contemplant, d’une part, les
mystères de Jésus et, d’autre part, les
événements de notre existence, nous
apprenons à prier comme le Christ,
dont la prière était toute « dans cette
adhésion aimante de son cœur
d’homme au “mystère de la volonté”
du Père (Ep 1, 9) » [15] ; nous
apprenons à prier comme un enfant
de Dieu, en suivant l’exemple de
saint Josémaria. Ma prière, en toute
circonstance, a toujours été la même,
à quelques nuances près. Je lui ai
dit : Seigneur, c’est toi qui m’a placé
ici ; toi qui m’as confié ceci ou cela, et
moi, j’ai confiance en toi. Je sais que



tu es mon Père, et j’ai toujours
observé que les tout-petits ont une
confiance totale en leurs parents.
Mon expérience sacerdotale m’a
confirmé que cet abandon dans les
mains de Dieu porte les âmes à
acquérir une piété forte, profonde et
sereine, qui les pousse à travailler
constamment avec droiture
d’intention [16].

La prière est le moyen privilégié
pour mûrir. Elle est une partie
indispensable de ce processus qui
déplace le centre de gravité de
l’amour de soi à l’amour de Dieu et
des autres pour Dieu. La
personnalité mûre a du poids, de la
consistance, de la suite, des traits
bien définis accordant une façon de
refléter le Christ, spécifique à
chacun.

La personne mûre est comme un
piano bien accordé. Celui-ci ne
cherche pas l’originalité en émettant



des sons imprévus, en surprenant. Le
surprenant, c’est qu’il donne le ton
juste, et son côté génial consiste en ce
que, grâce à sa stabilité, il permet
l’interprétation des plus belles
mélodies : il est fiable, il réagit de
manière prévisible, donc il est utile.
Atteindre à cette fiabilité et à la
fermeté que donne la maturité, c’est
tout un défi. Contempler l’Humanité
du Seigneur est le meilleur chemin
vers la plénitude. Il aide à découvrir
et à accorder les touches qui ne
répondent pas bien. Pour certains, ce
sera une volonté qui résiste à mettre
en œuvre ce que Dieu attend d’eux.
D’autres peuvent remarquer leur
manque de chaleur humaine, si
convenable pour la bonne entente et
l’apostolat. Certains, peut-être
énergiques, ont tendance à tomber
dans la précipitation et le désordre,
entraînés par les sentiments.

Cette tâche ne se termine jamais. Elle
exige la détection des déséquilibres



et des fausses notes, dans une
attitude humble et ouverte au
changement, sans impatience ni
découragement, parce que le
Seigneur nous regarde avec son
immense affection et sa
compréhension. Comme il est
important d’apprendre à méditer sur
notre vie avec les yeux du Seigneur !
En dialoguant avec lui, nous sommes
en contact avec la vérité et ainsi se
réveille notre passion pour elle ;
nous perdons la peur de nous voir
tels que nous sommes réellement,
sans les égarements de notre
imagination ni les déformations de
notre orgueil. Contempler la réalité
en partant du dialogue avec Dieu
permet aussi d’apprendre à lire dans
les personnes et dans les faits, sans le
filtre mouvant d’une valorisation
exclusivement sentimentale ou
dictée par l’utilité immédiate. C’est là
aussi, dans la contemplation de tant
de mystères qui nous dépassent, que
nous apprenons à admirer la



grandeur d’un Dieu qui aime notre
petitesse.

La vraie prière

Ce peuple me glorifie de ses lèvres,
mais son cœur est loin de moi [17].
C’est ainsi que le Seigneur se lamente
dans l’Écriture, car il sait que chaque
âme doit placer son cœur en lui si
elle veut atteindre son bonheur. C’est
pour cela que, dans la prière, la
disposition de la volonté pour
trouver, aimer et mettre en œuvre le
vouloir de Dieu, a une certaine
prééminence sur les autres capacités
de l’âme : « Le progrès de l’âme ne
consiste pas à penser beaucoup, mais
à aimer beaucoup » [18].

Souvent, — à vrai dire, la plupart du
temps —, prier et aimer imposeront
des efforts qu’il faut fournir sans
consolation ni fruit apparent. Le
problème de la prière n’est pas de
parler ou de ressentir, mais d’aimer.
Et l’on aime en s’efforçant de dire



quelque chose au Seigneur, même si
on ne Lui dit rien [19]. Nous avons
l’assurance filiale que Dieu nous
accorde les dons dont nous avons
besoin, et quand nous en avons le
plus besoin. Mes enfants, si le
Seigneur nous donne une dévotion
douce, sensible, et que nous
soupirons comme une petite vieille
dans les ténèbres du recoin d’une
cathédrale, eh bien, Dieu soit béni !
Mais s’il nous traite en personnes
accomplies, si de la prière ne
jaillissent ni actes d’amour ni
résolutions, si nous nous trouvons
secs comme un puits sans eau, nous
devons persévérer pareillement, en
lui disant avec simplicité tout ce qui
nous arrive, ce que nous avons dans
le cœur [20].

Ainsi agit Dieu, y compris lorsqu’il
nous traite en personnes accomplies,
justement pour que cette prière
sèche nous fasse mûrir. Ton âme
semble une citerne vide ? Eh bien,



recherche l’amour de Dieu ! […] mais
avec le même effort que l’on met
lorsqu’on veut conquérir un amour
humain bon et noble […]. Où il n’y
pas d’eau, que fait-on ? On construit
une citerne et on apporte l’eau dans
des cruches que l’on vide là, l’une
après l’autre. Quand il n’y a pas
moyen de se recueillir pour faire
oraison, il faut se préparer en
apportant de l’eau à la citerne : par
des actes d’amour et de réparation,
par des communions spirituelles, par
des invocations au Père, au Fils à
l’Esprit Saint et à Sainte Marie, à
saint Joseph et à nos saints Anges
Gardiens. Tout cela, c’est de l’eau que
nous apportons à la force de nos bras
[…]. De l’eau, il y en a toujours.
Chacun de vous, avec l’aide de Dieu,
Un et Trine, caché dans votre âme,
peut réussir à n’être jamais une
citerne vide, mais un puits qui monte
et qui monte jusqu’à ce que jaillisse
une fontaine d’eau claire, splendide,
une eau d’amour [21].



Cette même expérience, tirer de l’eau
du puits, se produit aussi d’une
manière analogue dans l’amitié
humaine. Lorsque nous rencontrons
d’autres personnes, il peut arriver
que nous ne sachions pas que dire,
parce que la tête ne répond pas
malgré nos efforts pour lancer une
conversation. Alors, nous cherchons
d’autres moyens pour éviter qu’une
certaine froideur ne s’installe : un
regard aimable, un geste de
courtoisie, une attitude d’écoute
attentive, une courte question
marquant l’intérêt pour leurs
affaires. Toute expérience vraiment
humaine ouvre des possibilités de
fréquentation de Jésus-Christ, Dieu
parfait et homme parfait.

Étant donné que fidélité et
persévérance sont des synonymes de
l’amour, nous saurons aller de
l’avant, y compris lorsque
l’intelligence, l’imagination ou la
sensibilité échapperont à notre



contrôle. Il peut arriver que la demi-
heure entière s’écoule sans qu’on ait
pu contrôler la tête et que le corps se
rebelle comme un âne abruti… Eh
bien, mes enfants, cela n’a pas
d’importance ; dites en guise de
prière finale : Seigneur, je le regrette,
je le regrette vraiment ; je reviendrai
et tu m’aideras. Et ainsi, un jour
après l’autre [22]. Dans ces
circonstances-là, l’amour peut
trouver d’autres voies pour
s’épanouir. Ton intelligence est
engourdie, inactive ; tu fais des
efforts inutiles pour coordonner tes
idées en présence du Seigneur : un
véritable abrutissement !Ne t’efforce
pas, ne t’inquiète pas. —Écoute-moi
bien : c’est l’heure du cœur [23].

Quand l’heure vient de parler à Dieu,
on n’interrompe pas le dialogue, y
compris si la tête ne répond pas. Car
tout en constatant que, malgré une
lutte authentique, nous avons été
distraits et comme abrutis, nous



avons la certitude que nos bons
désirs ont plu à Dieu le Père, qui
regarde avec amour nos efforts. J’ai
vu une nouvelle fois que s’il me
laisse, même si je le désire de toutes
mes forces, je ne suis pas capable
d’avoir mon imagination bien placée
en Dieu, comme il le mérite. Mais je
me suis aussi persuadé que Notre
Seigneur le sait et que, malgré tout, il
attend notre effort, même si à la fin
nous ne pouvons pas ou ne savons le
faire [24].

Prière et œuvres

J’ose affirmer, sans crainte de me
tromper, qu’il y a beaucoup de
manières de prier, un nombre
presque infini de façons. Mais je
voudrais que la nôtre soit la véritable
prière des enfants de Dieu, non le
verbiage des hypocrites qui
entendent Jésus leur dire : ce n’est
pas en me disant : « Seigneur,
Seigneur » qu’on entrera dans le



Royaume des cieux […]. Quand nous
crions « Seigneur » ayons vraiment la
volonté de faire passer dans la réalité
les motions intérieures que le Saint-
Esprit éveille en notre âme [25].

Pour que ces motions reçues dans la
prière deviennent une réalité, il
convient souvent de formuler des
résolutions. Le but de notre réflexion
sur les prescriptions du Ciel n’est
autre que l’action pour mettre en
pratique ces prescriptions divines 
[26]. Il ne s’agit pas seulement que
notre intelligence plonge dans des
idées pieuses, mais d’écouter la voix
du Seigneur, et d’accomplir sa
volonté. Que ta prière ne s’en tienne
pas à des simples paroles ! Mais
qu’elle soit assez concrète pour
entraîner des conséquences
pratiques ! [27]

La prière des enfants de Dieu doit
avoir des suites apostoliques.
L’apostolat nous révèle une autre



facette de l’amour dans la prière.
Nous voulons réapprendre à prier,
aussi pour pouvoir aider les autres.
C’est là que nous trouverons la force
pour conduire beaucoup de
personnes sur les chemins du
dialogue avec Dieu. Nous ne prions
pas tout seuls parce que nous ne
vivons pas ni ne voulons vivre seuls.
En plaçant notre vie devant Dieu,
nous devons nécessairement parler
de ce qui nous intéresse le plus : de
nos frères, des membres de notre
famille, des amis et des
connaissances ; de ceux qui nous
aident ou de ceux qui ne nous
comprennent pas ou nous font
souffrir. Si la volonté est bien
disposée, sans peur de se compliquer
la vie, nous pourrons entendre dans
la prière beaucoup de suggestions
divines : de nouveaux horizons
apostoliques, des façons créatives
d’aider les autres ou un intérêt
renouvelé pour reprendre avec
davantage d’amour les activités



apostoliques dont nous nous
occupions déjà. Le Seigneur, du fond
de notre âme, nous aidera à
comprendre les autres, c’est-à-dire à
apprendre comment exiger d’eux,
comment les conduire à lui ; il
donnera des lumières à notre
intelligence pour lire dans les âmes ;
il purifiera nos capacités d’aimer; il
nous aidera à aimer d’une amour
plus fort et plus noble. Notre vie
d’apôtres vaut ce que vaut notre
prière.

[1]. Jean Paul II, Jean Paul II, Litt.
enc. Ecclesia de Eucharistia, 17 avril
2003, n° 25.

[2]. Mt 20, 15.

[3]. Quand le Christ passe, n° 119.

[4]. Cf. De Saint Josémaria, Notes
prises de sa prédication orale,
recueillies dans Crónica, I-64, p. 7.

[5]. Rm 8, 29.



[6]. Cf. Ga 4, 19.

[7]. Ga 2, 20.

[8]. Cf. Crecer para adentro, p. 131.

[9]. Chemin de Croix, ie station, 1.

[10]. Cf. saint Ambroise, De officiis
ministrorum, I, 20, 88.

[11]. Concile Vatican II, Const. Dogm. 
Dei Verbum, n° 25.

[12]. De Saint, Méditation, 24
décembre 1963.

[13]. Amis de Dieu, n° 253.

[14]. Sillon, n° 448.

[15]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2603.

[16]. Amis de Dieu, n° 143.

[17]. Is 29, 13 ; cf. Mt 15, 8.



[18]. Sainte Thérèse d’Avila, 
Fondations, cap. 5, n° 2.

[19]. Sillon, n° 464.

[20]. De saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion, 8 avril 1974.

[21]. De saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion, 19 août 1972.

[22]. De saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion, 25 août 1973.

[23]. Chemin, n° 102.

[24]. De saint Josémaria, Notes de sa
prédication orale recueillies dans 
Crónica, 1973, p. 815.

[25]. Amis de Dieu, n° 243.

[26]. Cf. saint Ambroise, Expositio in
Psalmum CXVIII, 6, 35.

[27]. Forge, n° 75.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/lart-de-la-
priere/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/lart-de-la-priere/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lart-de-la-priere/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lart-de-la-priere/

	L'art de la prière

