
opusdei.org

Laisser Dieu agir

Voici l’article que Benoît XVI,
alors Card.Ratzinger publia
pour la canonisation de saint
Josémaria. « J’ai toujours été
surpris par le sens que
Josémaria Escriva donnait au
nom Opus Dei, une
interprétation que nous
pourrions dire biographique...»

30/09/2009

J’ai toujours été frappé par
l’interprétation que Josémaria
Escriva donnait du nom Opus Dei,
une interprétation que nous



pourrions qualifier de biographique
et qui nous permet de saisir le
fondateur dans sa physionomie
spirituelle. Escriva savait qu’il devait
fonder quelque chose, mais il était
aussi très conscient que ce quelque
chose n’était pas son œuvre, qu’il
n’avait rien inventé, que le Seigneur
s’était simplement servi de lui. Ce
n’était donc pas son œuvre, mais
l’Opus Dei [« œuvre de Dieu », en
latin]. Il n’était qu’un instrument
avec lequel Dieu aurait agi.

En considérant ce fait, me sont
venues à l’esprit les paroles du
Seigneur rapportées dans l’Évangile
de saint Jean (5, 17) : « Mon Père est
toujours à l’œuvre. » Ce sont des
paroles dites par Jésus au cours
d’une discussion avec quelques
spécialistes de religion qui ne
voulaient pas reconnaître que Dieu
peut agir même le jour du sabbat.
C’est un débat qui n’est pas encore
clos aujourd’hui, d’une certaine



façon, parmi les hommes, même
chrétiens, de notre temps. Il y en a
qui pensent qu’après la création,
Dieu s’est « retiré », et qu’il ne porte
plus désormais aucun intérêt à nos
affaires de tous les jours. Suivant
cette façon de penser, Dieu ne
pourrait plus entrer dans la trame de
notre vie quotidienne. Mais les
paroles de Jésus viennent démentir
cela. Un homme ouvert à la présence
de Dieu s’aperçoit que Dieu agit
toujours, et qu’il agit même
aujourd’hui : nous devons donc le
laisser entrer et le laisser agir. Et
c’est ainsi que naissent les choses qui
donnent un avenir et renouvellent
l’humanité.

Tout cela nous aide à comprendre
pourquoi Josémaria Escriva ne
prétendait pas être « fondateur » de
quoi que ce soit, mais qu’il se voyait
seulement comme quelqu’un qui
veut accomplir la volonté de Dieu,
seconder l’action, l’œuvre –



précisément – de Dieu. C’est en ce
sens que le théocentrisme d’Escriva
de Balaguer, cohérent avec les
paroles de Jésus, revient à dire que
Dieu ne s’est pas retiré du monde,
qu’il agit maintenant et que nous
devons seulement nous mettre à sa
disposition, être disponibles,
capables de réagir à son appel. C’est
à mon avis un message de très
grande importance. C’est un message
qui conduit à surmonter ce qui peut
être considéré comme la grande
tentation de notre temps : la
prétention qu’après le big bang Dieu
s’est retiré de l’histoire. L’action de
Dieu ne s’est pas « arrêtée » au
moment du big bang, mais elle
continue au cours du temps aussi
bien dans le monde de la nature que
dans celui des hommes.

Le fondateur de l’Œuvre disait donc :
ce n’est pas moi qui ai inventé quoi
que ce soit ; c’est un Autre qui agit et
je ne suis qu’un instrument prêt à



servir. Ainsi, ce nom, et toute la
réalité que nous appelons « Opus Dei
», est-il profondément lié à la vie
intérieure du fondateur, lequel, tout
en restant très discret sur cet aspect,
nous fait comprendre qu’il était en
dialogue permanent, en contact réel
avec Celui qui nous a créés et agit à
travers nous et avec nous. Le livre de
l’Exode dit de Moïse (33, 11) que Dieu
lui parlait « face à face, comme un
ami parle avec son ami ». Il me
semble que, même si le voile de la
discrétion nous cache beaucoup de
détails, nous pouvons malgré tout
déduire de ces petits aperçus qu’on
peut parfaitement appliquer à
Josémaria Escriva ce « parler comme
un ami parle avec son ami » qui
ouvre les portes du monde afin que
Dieu puisse se rendre présent, agir et
tout transformer.

C’est dans cette lumière que l’on
comprend encore mieux ce que



signifie la sainteté et la vocation
universelle à la sainteté.

Lorsqu’on connaît un peu l’histoire
des saints, et qu’on sait que dans les
procès de canonisation est cherchée
la vertu « héroïque », nous formons
presque inévitablement une
conception erronée de la sainteté : «
Ça n’est pas pour moi », sommes-
nous tentés de penser, « parce que je
ne me sens pas capable de vivre des
vertus héroïques : c’est un idéal trop
élevé pour moi. » La sainteté devient
alors une chose réservée à quelques
« grands », dont nous voyons les
images sur les autels, et qui sont
entièrement différents de nous
autres, pêcheurs ordinaires. Mais
c’est là une conception erronée de la
sainteté, une perception fausse qui a
été corrigée – et cela me semble le
point central – précisément par
Josémaria Escriva.



La vertu héroïque ne veut pas dire
que le saint pratique une sorte d’«
athlétisme » de la sainteté, quelque
chose que les personnes normales ne
réussissent pas à faire. Cela veut
dire, au contraire, que dans la vie
d’un homme se révèle la présence de
Dieu ; elle se révèle dans ce que
l’homme ne pouvait faire par lui-
même et pour lui-même. Peut être ne
s’agit-il au fond que d’un problème
de terminologie, d’une mauvaise
interprétation de l’adjectif « héroïque
». Vertu héroïque ne signifie pas à
proprement parler que quelqu’un a
fait par lui-même de grandes choses,
mais que dans sa vie apparaissent
des actes qu’il n’a pas accomplis lui-
même, mais qui se sont réalisés
parce qu’il a été transparent et
disponible à l’œuvre de Dieu.
Autrement dit, être saint ça n’est rien
d’autre que parler avec Dieu comme
un ami parle à son ami. C’est cela la
sainteté.



Être saint n’implique pas d’être
supérieur aux autres ; même le saint
peut être très faible, avoir commis
plein d’erreurs dans sa vie. La
sainteté c’est ce contact profond avec
Dieu, c’est devenir ami de Dieu : c’est
laisser agir l’Autre, le Seul qui peut
réellement rendre le monde bon et
heureux. Et par conséquent, si
Josémaria Escriva parle de l’appel
pour tous à devenir saints, il me
semble qu’au fond il se tient à sa
propre expérience personnelle de ne
pas avoir fait de lui-même des choses
incroyables, mais d’avoir laissé Dieu
agir. Et c’est pour cela qu’est né un
renouveau, une force de bien dans le
monde, même si toutes les faiblesses
humaines resteront toujours
présentes. Nous sommes tous
réellement capables, et tous appelés,
à cette amitié avec Dieu, à ne pas
lâcher les mains de Dieu, à ne pas
cesser d’aller et de revenir au
Seigneur, en parlant avec lui comme
nous parlons avec un ami, bien



conscients que le Seigneur est
réellement le vrai ami de tous, même
de ceux qui ne peuvent par eux-
mêmes faire de grandes choses.

Tout cela m’a fait mieux comprendre
la physionomie de l’Opus Dei, ce lien
surprenant entre une fidélité absolue
à la tradition de l’Église, à sa foi, avec
une simplicité désarmante, et
l’ouverture inconditionnelle à tous
les défis de ce monde, que ce soit
dans le milieu académique, ou dans
le monde du travail, ou dans le
domaine de l’économie, etc. Celui qui
possède ce lien avec Dieu, qui a avec
lui ce dialogue ininterrompu, peut
oser répondre à ces défis, et n’a plus
jamais peur : parce que celui qui se
trouve entre les mains de Dieu tombe
toujours entre les mains de Dieu.
C’est ainsi que disparaît la peur et
que naît, en revanche, le courage de
répondre au monde d’aujourd’hui.



Joseph Cardinal Ratzinger, texte
publié dans l’Osservatore Romano le
6 Octobre 2002,

jour de la canonisation de saint
Josémaria Escriva.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/laisser-dieu-
agir-2/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/laisser-dieu-agir-2/
https://opusdei.org/fr-lu/article/laisser-dieu-agir-2/
https://opusdei.org/fr-lu/article/laisser-dieu-agir-2/

	Laisser Dieu agir

