
opusdei.org

La vie sans Dieu

Dieu est un Père aimant qui a
créé l'homme pour qu’il
atteigne le bonheur. Mais
l'homme a désobéi et s'est
préféré lui-même à l'amour de
Dieu.

15/07/2018

Le Compendium du Catéchisme de
l’Église Catholique commence par la
question suivante : « Quel est le
dessein de Dieu sur l’homme ? ». Il
répond : « Infiniment parfait et
bienheureux en lui-même, Dieu, dans
un dessein de pure bonté, a



librement créé l’homme pour le
rendre participant de sa vie
bienheureuse. [1] » Autrement dit,
Dieu a créé l’homme pour qu’il soit
heureux et le chemin pour y
parvenir consiste à être avec lui (cf.
Mc 3, 13), à participer à sa vie
bienheureuse. C’est à ce bonheur que
renvoient tous les enseignements de
Jésus : Je vous dis cela pour que ma
joie soit en vous et que votre joie
soit complète (Jn 15, 11). Ce que
Dieu le Père veut, comme tous les
pères du monde, c’est que ses enfants
soient heureux.

Ce dessein de Dieu, expression d’un
amour plénier, est inscrit au plus
intime de notre être : l’homme
cherche, désire et poursuit le
bonheur dans toutes ses actions et,
spécialement, dans tous ses vœux et
ses amours. Cela fait déjà vingt-trois
siècles qu’Aristote s’en est aperçu.
Aussi a-t-il écrit au premier chapitre
de son Étique à Nicomaque que tous



les hommes sont d’accord pour
affirmer que le bonheur est le bien
suprême, en vue duquel nous
choisissons tous les autres biens
(santé, succès, honneur, argent,
plaisir, etc.) [2].

La réalité

En théorie, tout le monde sait cela et
devrait pouvoir donc dire : « Ce que
je veux, c’est être heureux ».
Cependant, il manque quelque chose,
puisque les hommes ne trouvent
souvent pas le bonheur. Nous avons
peut-être fait l’expérience de
regarder le visage des gens qui nous
entourent dans le métro ou en
autobus et d’y lire la tristesse,
l’angoisse et la souffrance. « Les
hommes meurent et ils ne sont pas
heureux », affirmait avec un zeste de
pessimisme un écrivain athée du
xxème siècle. Nous, nous sommes peut-
être demandés, du moins dans notre
tête : « Seigneur, que se passe-t-il ? »



Le plan de la création comportait
notre bonheur, mais quelque chose a
mal tourné. Nous n’arrivons pas
toujours à être heureux et, par voie
de conséquence, nous n’arrivons pas
non plus à rendre les autres heureux.
Qui plus est, il n’est pas rare que
nous provoquions la souffrance des
autres, en nous comportant d’une
façon cruelle et perverse. Aussi
devons-nous souvent dire : «
Seigneur, aie pitié de ton peuple !
Seigneur, pardon pour tant de
cruauté ! » [3], comme le pape
François l’a fait dans sa prière lors de
sa visite au camp d’Auschwitz-
Birkenau pendant les Journées
Mondiales de la Jeunesse, en 2016. Le
soir du même jour, s’adressant à la
foule depuis la fenêtre de
l’archevêché, il a ajouté : « Je suis allé
à Auschwitz, à Birkenau, pour faire
mémoire des souffrances d’il y a 70
ans. Que de souffrance, que de
cruauté ! Mais est-ce possible que
nous les hommes, créés à la



ressemblance de Dieu, nous soyons
capables de faire ces choses ? »

Que se passe-t-il ? Pourquoi tant de
gens ne sont-ils pas heureux ?
Pourquoi des réalités censées
procurer le bonheur, l’amitié, les
liens familiaux, les relations sociales,
les choses créées, sont-elles parfois la
source d’une si grande insatisfaction,
d’amertume et de tristesse ?
Comment est-il possible que nous les
hommes nous soyons capables de
produire tant de mal ? La réponse à
ces questions, lancinantes et
douloureuses, tient en un seul mot :
le péché.

L’ennemi du bonheur

Étymologiquement, le mot « péché »
vient du latin peccatum, qui signifie «
délit, faute ou action coupable ». En
grec, la langue du Nouveau
Testament, « péché » se dit hamartia,
c’est-à-dire « objectif ou cible
manqué » surtout en référence au



guerrier qui ne mettait pas sa lance
dans le mille. En hébreu, enfin, le
mot commun pour « péché » est 
jatta’th qui signifie aussi manquer la
cible, le chemin, l’objectif exact.

Par conséquent, un premier sens du
péché est de manquer la cible. Visant
le bonheur, nous lançons une flèche,
mais nous manquons notre lancer.
En ce sens, le péché est une erreur,
une tragique méprise et tout à la fois
une tromperie : nous cherchons le
bonheur là où il ne se trouve pas
(comme dans la renommée ou le
pouvoir), nous trébuchons sur le
chemin qui y mène (par exemple en
accumulant des biens superflus qui
aveuglent notre cœur face aux
besoins d’autrui) ou, pire encore,
nous confondons notre aspiration au
bonheur et n’importe quel genre
d’amour (comme dans le cas d’un
amour infidèle). Néanmoins, c’est la
recherche d’un bien, réel ou
apparent, se trouve toujours derrière



le péché, car nous pensons que ce
bien va nous rendre heureux. Nous
ne comprendrons pas le péché aussi
longtemps que nous ne saurons pas
découvrir l’aspiration insatisfaite au
bonheur qui en est la cause. Notre
Seigneur nous a prévenus : Car c’est
du dedans, du cœur des hommes,
que sortent les desseins pervers :
débauches, vols, meurtres,
adultères, cupidités, méchancetés,
ruse, impudicité, envie,
diffamation, orgueil, déraison (Mc
7, 21-22). Parfois, l’attirance
véhémente pour quelque chose qui
constitue un péché est due à une
défaillance du désir fondamental de
l’amour, entraînant angoisse et
tristesse, dont nous pensons à tort
pouvoir nous débarrasser par cette
voie. Par exemple, quelqu’un qui se
sent peu aimé et manque de liens
affectifs fermes avec Dieu, avec sa
famille et ses amis, réagira
facilement avec méfiance et
agressivité, allant même jusqu’à



l’injustice, face aux requêtes des
autres, pour se protéger et se
rassurer. Il cherchera un succédané
de cet amour dans un comportement
caractérisé par l’expression « utiliser
et jeter », ou bien dans les plaisirs et
les choses matérielles.

Seul l’amour de Dieu peut nous
combler [4]. Benoît XVI l’a exprimé
ainsi : « Le bonheur est quelque
chose que nous voulons tous, mais
un des grands drames de ce monde
est que tant de personnes ne le
trouvent jamais, parce qu’elles le
cherchent là où il n’est pas. La clef du
bonheur est très simple – le vrai
bonheur se trouve en Dieu. Nous
devons avoir le courage de mettre
nos espérances les plus profondes en
Dieu seul, non pas dans l’argent,
dans la carrière, dans les succès de ce
monde, ou dans nos relations avec
d’autres personnes, mais en Dieu. Lui
seul peut satisfaire les exigences
profondes de nos cœurs. [5] » En



revanche, lorsque nous oublions
Dieu il est facile frustration, tristesse
et désespoir, expressions d’un cœur
insatisfait. D’où l’opportunité et le
bon sens de ce conseil de saint
Josémaria : N’oublie pas, mon enfant,
que pour toi, sur terre, il n’est qu’un
mal à craindre et à éviter par la grâce
divine : le péché [6].

Offense à Dieu, Père plein d’amour

Le Compendium du Catéchisme
définit le péché comme « une offense
à Dieu, par désobéissance à son
amour » [7]. Cependant, beaucoup se
demandent : « Ce que je fais, voire ce
que je pense, peut-il vraiment
affecter Dieu ou avoir de
l’importance pour lui ? Comment
pourrais-je faire du mal à Dieu ? Est-
ce que, par hasard, Dieu pourrait
souffrir ? Comment pourrais-je
offenser Dieu qui est absolument
transcendant ?



Si nous entendons par offense le fait
de causer un dommage, il est évident
que rien de ce que nous pourrions
faire ne peut l’offenser. Rien de ce
que je pourrais faire ne pourra nuire
à Dieu. Or, Dieu est Amour, un Père
plein d’amour pour ses enfants et il
peut s’apitoyer sur nous. Qui plus est,
Dieu est devenu l’un des nôtres, afin
de prendre sur lui nos péchés et nous
racheter. Benoît XVI l’expliquait ainsi
dans sa deuxième encyclique : «
Bernard de Clairvaux a forgé
l’expression merveilleuse : 
Impassibilis est Deus, sed non
incompassibilis, Dieu ne peut pas
souffrir, mais il peut compatir.
L’homme a pour Dieu une valeur si
grande que lui-même s’est fait
homme pour pouvoir compatir avec
l’homme de manière très réelle, dans
la chair et le sang, comme cela nous
est montré dans le récit de la Passion
de Jésus. De là, dans toute souffrance
humaine est entré quelqu’un qui
partage la souffrance et la patience ;



de là se répand dans toute souffrance
la con-solatio ; la consolation de
l’amour qui vient de Dieu et ainsi
surgit l’étoile de l’espérance. [8] »
Saint Paul emploiera une phrase très
forte pour se référer au mystère du
Christ : Celui qui n’avait pas connu
le péché, il l’a fait péché pour nous,
afin qu’en lui nous devenions
justice de Dieu (2 Co 5, 21).

Dans une certaine mesure, Dieu
souffre de notre péché parce que
celui-ci nous fait du mal. Dieu n’est
pas un être capricieux qui
transforme en péché des actions en
soi indifférentes et les interdit pour
que nous puissions ainsi lui
manifester notre obéissance en nous
efforçant de les éviter. Il est un Père
plein d’amour qui nous signale ce qui
pourrait nous faire du mal et nous
empêcher d’atteindre le bonheur
auquel nous sommes appelés. Ses
commandements pourraient être
comparés à un « mode d’emploi » de



la personne humaine, établi pour
qu’elle puisse atteindre son bonheur
et ne pas gêner le bonheur des
autres. Il convient de se rappeler
que, d’une certaine manière, le
contenu de ce mode d’emploi a été
inscrit dans la nature créée de
l’homme. Il s’adresse spontanément
à sa conscience, sans qu’il ait besoin
nécessaire d’en feuilleter les pages.

Le péché blesse l’amour que Dieu
nous porte, cet amour qui veut nous
rendre heureux. En quelque sorte,
lorsque nous commettons le péché,
c’est comme si Dieu se mettait à
pleurer : « Mais que fais-tu, mon
enfant ? Ne te rends-tu pas compte
que cela te fait du mal à toi mais
aussi à mes autres enfants ? Ne le
fais pas ! Ne te laisse pas abuser !
Sois sûr que ce n’est pas là que tu
trouveras ce dont tu rêves, le
bonheur, mais tout le contraire !
Tiens-en compte ! » C’est en ce sens
que nous disons que le péché est une



« offense à Dieu, par désobéissance à
son amour » [9]. Nous offensons son
amour, nous le remettons en cause
par nos œuvres peccamineuses.

Il convient d’ajouter que Dieu ne se
fâche jamais avec nous. Jamais il
n’exerce de représailles, y compris
lorsque nous péchons. Alors, c’est
comme s’il souffrait avec nous et
pour nous dans le Christ. Clément
d’Alexandrie disait que « Dieu, dans
son grand amour de l’humanité,
s’attache à l’homme, comme la mère
oiseau, quand son petit tombe du
nid, vole à lui ; et si un serpent vient
à l’engloutir, “la mère voltige tout
autour, en gémissant sur ses chers
enfants” (cf. Dt 32, 11). Dieu,
paternellement, cherche sa créature,
la guérit de sa chute, poursuit la bête
sauvage, et recueille de nouveau le
petit, en l’encourageant à revoler
jusqu’au nid » [10]. Tel est Dieu !



Dieu, comme le père de la parabole
du fils prodigue, scrute l’horizon
pour voir si son fils pécheur revient à
la maison (cf. Lc 15, 11-19). Le péché
nous éloigne de Dieu. Or, il n’est pas
le fait de Dieu mais le nôtre. De
nombreux passages de l’Évangile
montrent Jésus-Christ cherchant à
rencontrer les pécheurs et les
défendant contre les attaques des
scribes et pharisiens. Dieu ne
s’éloigne pas de nous ni ne cesse
jamais de nous aimer. C’est dans
notre cœur que la distance se crée,
de l’épiderme vers notre intérieur.
Mais, pour sa part, Dieu reste collé à
nous. C’est nous qui nous fermons à
son amour. Il nous suffit de faire un
seul pas pour que sa miséricorde
pénètre dans notre âme. Il partit
donc et s’en alla vers son père.
Tandis qu’il était encore loin, son
père l’aperçut et fut pris de pitié ;
il courut se jeter à son cou et
l’embrassa tendrement (Lc 15, 20).
Le péché est l’ennemi numéro un du



bonheur, mais son pouvoir est bien
faible devant la miséricorde de Dieu.
« Nous sommes tous pécheurs.
Pourtant lui nous aime, il nous aime !
[11] Telle est notre espérance.

Atteinte à la solidarité humaine

Après avoir évoqué l’offense à Dieu,
le Compendium ajoute que le péché,
tout péché, « blesse la nature de
l’homme et porte atteinte à la
solidarité humaine » [12]. En réalité,
ces deux éléments vont de pair,
l’homme étant par nature un être
social. Mais fixons notre attention
sur la deuxième partie : il porte
atteinte à la solidarité humaine.
Devant cette affirmation, certains
s’interrogent. « Pourquoi le péché
personnel serait-il mauvais s’il ne
concerne pas les autres, si je ne fais
de mal à personne ? » Nous avons
déjà vu que, par mon péché, je fais
toujours du mal à quelqu’un, ne
serait-ce qu’à moi-même. C’est



précisément pour cela que j’offense
Dieu. Or, il s’agit maintenant de voir
que tout péché, y compris le plus
caché, blesse l’unité du genre
humain.

La Genèse décrit la manière dont le
premier péché a coupé le fil de
l’amitié qui rassemblait la famille
humaine. Après la chute, elle nous
montre l’homme et la femme
pointant l’un sur l’autre un doigt
accusateur. C’est la femme que tu
as mise auprès de moi qui m’a
donné de l’arbre, et j’ai mangé !
(Gn 3, 12), répond Adam. Sa relation,
marquée jusqu’alors par un
étonnement plein d’amour, se
caractérise désormais par la
convoitise et la domination. Ta
convoitise te poussera vers ton
mari et lui dominera sur toi (Gn 3,
16), dit Dieu à Ève [13].

Saint Jean Paul II apportait
l’explication suivante. « Du fait que



par le péché l’homme refuse de se
soumettre à Dieu, son équilibre
intérieur est détruit et c’est au fond
même de son être qu’éclatent les
contradictions et les conflits. Ainsi
déchiré, l’homme provoque de
manière presque inévitable un
déchirement dans la trame de ses
rapports avec les autres hommes et
le monde créé. [14] » En effet, celui
qui se laisse aller aux péchés
internes de rancune ou de critique
est déjà en train de traiter
injustement les autres. Si bien qu’il
est pratiquement impossible que ces
sentiments ne se traduisent pas
extérieurement par l’omission de
l’amour dû au prochain, voire par
des manquements à la charité. Celui
qui commet des péchés d’impureté,
même internes, corrompt sa capacité
de regarder et, par conséquent,
d’aimer et il est déjà en train de
traiter les autres, du moins certains
d’entre eux, comme des objets et non
pas comme des personnes. Celui qui,



dans son égoïsme, ne pense qu’à ses
avantages, pourra difficilement
éviter les injustices et de malmener
l’environnement qu’il partage avec
les autres. En fin de compte, le péché
introduit une division interne chez
l’homme, une perte telle de sa liberté
qu’il « accomplit souvent ce qu’il ne
veut pas et n’accomplit point ce qu’il
voudrait. En somme, c’est en lui-
même qu’il souffre division, et c’est
de là que naissent au sein de la
société tant et de si grandes discordes
» [15].

Le péché sème la division dans le
cœur des hommes et se dresse sur
leur chemin commun vers le
bonheur. Devant sa dureté, la
tentation du pessimisme et de la
tristesse pourrait s’insinuer, surtout
si nous cessons de regarder le Christ.
Contempler Jésus qui passe chargé de
sa croix, souffrant mais serein,
fragile mais majestueux, nous
comble d’espérance et d’optimisme,



car aussi grands que soient nos
péchés et nos misères, il est là qui
par sa chute nous relève, par sa mort
nous ressuscite. À notre récidive
dans le mal, Jésus répond par son
obstination à nous racheter, par
l’abondance de son pardon. Et afin
que personne ne désespère, Il étreint
la Croix et se relève péniblement 
[16].

José Brage

[1]. Compendium du Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 1.

[2]. Cf. Aristote, Éthique à Nicomaque.
Traduction J. Tricot (1959). Éditions
Les Échos du Maquis, janvier 2014,
nos 1095-1097.

[3]. Pape François, Visite à
Auschwitz, 29 août 2016.



[4]. Cf. Compendium du Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 361.

[5]. Benoît XVI, Discours aux élèves
du Collège universitaire Sainte-Marie
de Twickenham, Londres, 17
septembre 2010.

[6]. Chemin, n° 386.

[7]. Compendium du Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 392.

[8]. Benoît XVI, Enc. Spe Salvi (30
septembre 2007), n° 39.

[9]. Compendium du Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 392.

[10]. Clément d’Alexandrie, 
Protreptique, 10.

[11]. Pape François, Salut du aux
fidèles de la fenêtre de l’archevêché,
Cracovie, 29 août 2016.

[12]. Compendium du Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 392.



[13]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 400.

[14]. Saint Jean Paul II, Exhor. ap. 
Reconciliatio et Pænitentia (2
décembre 1984), n° 15.

[15]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes (7 décembre 1965),
n° 10.

[16]. Chemin de Croix, VIIème station.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/la-vie-sans-
dieu/ (17/12/2025)

https://opusdei.org/fr-lu/article/la-vie-sans-dieu/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-vie-sans-dieu/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-vie-sans-dieu/

	La vie sans Dieu

