opusdei.org

La vie apres la mort,
espérance du
chrétien

Dieu a créé ’homme pour qu’il
soit heureux sur la terre et
aussi, plus tard, dans le ciel. Cet
essail est une courte réflexion
sur la nouveauté que suppose la
doctrine chrétienne face a la
réalité de la mort.

21/09/2007

Un sens de nouveauté parcourt
I’Evangile tout entier, depuis
I’Annonce faite a la Vierge Marie



jusqu’a la Résurrection du Seigneur.
Le Nouveau Testament parle de
différentes facons d’un nouveau
commencement pour I’humanité. Le
mot méme d’« évangile » signifie
justement cela : la « bonne nouvelle
». Dés le début de son ministére
public, le Christ annonce
ouvertement I’accomplissement des
temps et la venue du Royaume de
Dieu : Le temps est accompli et le
Royaume de Dieu est tout proche :
repentez-vous et croyez a I’'Evangile
[1]. Or, cela ne signifie pas que le
Seigneur souhaite tout changer. Il
n’est pas un révolutionnaire ou un
illuminé. En fait, par exemple, pour
parler de I'indissolubilité du
mariage, il prend comme point de
départ ce que Dieu a fait a ’origine,
lorsqu’il créa ’homme et la femme
[2]. C’est pourquoi il a déclaré :
N’allez pas croire que je sois venu
abolir la Loi ou les Prophetes : je ne
suis pas venu abolir, mais accomplir
[3]; et, a plusieurs reprises, il



ordonna aux disciples d’accomplir
fidelement les commandements que
Moise avait communiqués au peuple
de la part de Dieu.

Cependant, dans la prédication du
Seigneur il y a, sans aucun doute, un
air nouveau, libérateur. D’un co6té, la
doctrine de Jésus développe des
éléments déja présents dans ’Ancien
Testament, tels que la droiture
d’intention, le pardon ou la nécessité
d’aimer tous les hommes sans
restriction, en particulier les pauvres
et les pécheurs. En lui se réalise
I’accomplissement des anciennes
promesses que Dieu a faites aux
prophétes. D’un autre coté, ’'appel du
Seigneur s’adresse de facon radicale
et péremptoire non seulement a un
peuple, mais a tous les hommes, qu’il
appelle un par un.

La nouveauté de la présence et de
I’action de Jésus-Christ se percoit
aussi d’une autre facon,



déconcertante a premiere vue :
beaucoup d’hommes 'ont rejeté. 11
est venu chez lui, et les siens ne I’ont
pas accueilli [4], dit saint Jean. Ce
rejet de la part des hommes met
encore davantage en relief, si C’est
possible, le caractére inconditionnel
du don du Seigneur et de sa charité
envers ’humanité. En plus, ce rejet
I’a conduit tout droit a la mort sur la
Croix, librement acceptée, sacrifice
unique et définitif, source salvifique
pour tous les hommes.

Or, Dieu a été fidele a sa promesse et
la puissance du mal n’a pas pu
éteindre la générosité divine de
Jésus, comme la Résurrection I’'a
manifesté. La force salvifique que
Dieu a introduite dans le monde par
I'Incarnation de son Fils et surtout
par sa Résurrection, est la nouveauté
absolue, universelle et permanente.
Cela se voit des le début de la
prédication apostolique : avec une
joie débordante, les apotres



proclament dans toute la Judée, dans
I’Empire romain et dans le monde
entier que Jésus est ressuscité ; que le
monde pouvait changer, que chaque
femme, chaque homme pouvait
changer ; que nous n’étions plus
soumis a la loi du péché et de la mort
éternelle. Le Christ, assis a la droite
du Pére, dit : Voici, je fais 'univers
nouveau [5]. Dans le Christ, Dieu a
pris d’une facon nouvelle les brides
du monde et de I’histoire humaine,
plongés dans le péché, pour les
conduire a leur réalisation pléniére.
Malgré toutes les difficultés que les
chrétiens de la premiére heure ont
rencontrees, ils regardaient vers
I’avenir avec espérance et
optimisme. Et ils transmettaient sans
cesse leur foi a toutes les personnes
qui se trouvaient aupres d’eux.

La nouveauté de la vie éternelle
apres la mort



Dans le monde paien il était fréquent
de considérer ’avenir comme une
simple réplique du passé. Le cosmos
existait depuis toujours et, a
I'intérieur des grandes mutations
cycliques, il demeurerait pour
toujours. Selon le mythe de I’éternel
retour, tout ce qui s’est produit dans
le passé se reproduira dans le futur.
Dans ce contexte anthropologico-
religieux, '’homme ne pouvait se
sauver qu’en sortant de la matiére,
dans une sorte d’extase spirituelle,
séparé de la chair ; ou en vivant dans
ce monde, comme saint Paul le disait,
sans peur ni espérance [6]. Dans les
premiers siécles du christianisme, les
paiens s’en tiennent a une éthique
plus ou moins droite ; ils croient en
Dieu ou dans les dieux et ils leur
adressent un culte assidu, en quéte
de protection et de réconfort ; mais
ils n’ont pas I’espérance certaine
d’un avenir heureux. La mort n’était
qu’'une rupture brutale, un non-sens.



D’un autre coté, la volonté de vivre
pour toujours est profonde chez
I’homme, comme le montrent les
philosophes, les littérateurs, les
artistes, les poétes et, de facon
éminente, ceux qui s’aiment.
L’homme aspire a perdurer. Ce désir
se manifeste de multiples manieres :
dans les projets humains, dans la
volonté d’avoir des enfants, dans le
désir d’influer sur la vie d’autres
personnes, d’étre reconnu et de
rester dans la mémoire des gens ;
dans tout cela, on peut deviner la
tension humaine vers I’éternité. Il en
est qui pensent a I'immortalité de
I’ame ; il en est qui comprennent
I'immortalité comme une
réincarnation ; il en est enfin qui,
devant le fait certain de la mort,
décident de mettre en ceuvre tous les
moyens pour obtenir le bien-étre
matériel ou la reconnaissance
sociale : des biens qui ne seront
jamais suffisants, parce qu’ils ne
rassasient pas, parce qu’ils ne



dépendent pas que de notre propre
volonté. En cela le christianisme est
réaliste, car il sait que la mort est le
terme de tous les réves vains de
I'’homme.

Au milieu du dilemme de la mort et
de 'immortalité, le chrétien a la
certitude que Dieu lui a donné la vie
en le créant a son image et selon sa
ressemblance [7]. Il sait que lorsqu’il
éprouve I’angoisse de la mort qui
approche, le Christ agit en lui,
transformant ses peines et sa mort
en une force corédemptrice. Et il est
sur que Jésus lui-méme, qu’il a servi,
imité et aimé, I’accueillera au Ciel, le
comblant de gloire aprés sa mort. La
grande et joyeuse vérité de la foi
chrétienne est que, par la foi dans le
Christ, 'homme peut surclasser
largement le dernier ennemi [8], la
mort, et Souvrir a la vision
perpétuelle de Dieu et a la
résurrection de son corps a la fin des



temps, lorsque toutes les choses se
seront accomplies dans le Christ.

La vie ne finit pas ici bas ; nous
sommes sUrs que le sacrifice caché et
le don de soi généreux ont un sens et
une récompense qui, par la
miséricorde magnanime de Dieu,
vont bien au-dela de ce que I’'homme
pourrait attendre avec ses seules
forces. Si parfois la pensée de notre
sceur la mort t’'inquieéte, parce que tu
te sens si peu de chose, prends
courage et pense en toi-méme : que
sera ce Ciel qui nous attend, lorsque
toute la beauté et la grandeur, toute
la félicité et ’Amour infinis de Dieu
se déverseront dans ce pauvre vase
d’argile qu’est la créature humaine,
et ’assouviront éternellement, avec
la constante nouveauté d’un nouveau
bonheur ? [9] Dans le temps présent

S’il est certain que la nouveauté
chrétienne concerne principalement
I’autre vie, 'au-dela, I’Eglise enseigne



aussi que la nouveauté de la
Résurrection du Christ est déja
présente, d’'une certaine fagon, sur la
terre. Quelle que soit la durée de
I'univers tel que nous le connaissons,
nous sommes déja « dans les
derniers temps », sirs que le monde
a été racheté, puisque le Christ a
vaincu le péché, la mort, le démon.

Le Royaume de Dieu est au milieu de
vous [10] ; au milieu, non seulement
comme une présence extérieure,
mais aussi au-dedans du croyant,
dans I’ame en état de grace, d’une
présence réelle, actuelle, efficace,
bien que pas encore tout a fait visible
et compléte. « Nous voila donc déja
parvenus a la fin des temps (cf. 1 Co
10, 11) ; le renouvellement de
I'univers est irrévocablement établi
et, en un certain sens, il a vraiment
commencé des ici-bas. Des ici-bas
I’Eglise est, en effet, auréolée d’une
sainteté véritable, si imparfaite
qu’elle soit. [...] Nous sommes



appelés fils de Dieu et en vérité nous
le sommes (cf. 1 Jn 3, 1) ; mais nous
n’avons pas encore paru avec le
Christ, dans la gloire (cf. Col 3, 4).
Cest 1a que nous serons semblables a
Dieu, car nous le verrons tel qu’il est
(cf. 1]Jn 3,2) » [11].

I’Eglise est dépositaire sur la terre de
cette présence anticipée du Royaume
de Dieu ; elle avance dans son
pelerinage terrestre. Cependant, tout
le pouvoir salvifique de Dieu agit
déja d’'une certaine maniere dans le
siécle présent, grace a la Parole
révélée et aux sacrements,
spécialement celui de I’Eucharistie.
Un pouvoir salvifique qui se
manifeste aussi dans la vie sainte des
chrétiens qui vivent dans le monde,
sans étre mondains [12]. Le chrétien
est, face au monde et dans le monde,
alter Christus, ipse Christus, un autre
Christ, le Christ lui-méme : ainsi
s’établit une certaine polarité dans la
vie de I'Eglise et de chaque croyant



entre le déja et le pas encore, entre le
moment présent — occasion
d’accueillir la grace — et la plénitude
finale ; tension qui a beaucoup de
conséquences pour la vie du chrétien
et pour la compréhension du monde.

Le chrétien vit abimé en Dieu et pour
Dieu et s’efforce de communiquer les
biens divins aux autres hommes.
Dans la vie future, la grace, ou la vie
surnaturelle, se transformera en
gloire, et ’homme atteindra une
immortalité compléte lors de la
résurrections des morts. En
revanche, dans la vie présente,
I’existence humaine, méme si elle est
déja perfectionnée par la grace,
garde ses lois propres, qui doivent
s’appliquer dans les différents
domaines : personnel, familial, social
et politique. La vie surnaturelle
accueille, perfectionne et conduit a
sa plénitude la nature, sans ’annuler
ni s’y substituer.



Une autre conséquence de cette
tension s’exprime dans la notion
chrétienne du temps et de I’histoire.
Pour la pensée paienne, presque
toujours fataliste, les événements de
I’histoire étaient prévus et
déterminés d’avance par le fatum, le
destin. Le temps passait, intouchable
et imperturbable, en spectateur muet
et passif, encadré dans le flux de
I’histoire. Mais le temps chrétien
n’est pas seulement le temps qui
passe ; c’est ’espace créé par Dieu
pour la croissance et le progres, pour
I’histoire et la rédemption. Dieu agit
par sa Providence dans le temps,
pour conduire le monde et ’histoire
vers leur plénitude.

Le Seigneur a voulu compter sur la
réponse intelligente et libre des
hommes, sur les prieres des saints et
les bonnes actions de beaucoup, pour
influer sur le cours des événements.
Etant son image, les hommes
peuvent changer I’histoire : dans



certains cas pour le pire, comme
dans le cas du péché d’Adam et
d’Eve ; mais, surtout, d’'une maniére
positive, en participant activement a
la réalisation du dessein divin,
précisément parce que '’événement
le plus important et efficace, celui
qui a fait prendre au monde le
tournant le plus radical, a été
I'Incarnation du Fils de Dieu. Cest
pourquoi la collaboration humaine la
plus profonde et durable aux plans
divins pour changer le cours de
I’histoire a été celle de la Sainte
Vierge, lorsqu’elle accueillit le Fils de
Dieu dans son sein, par un fiat !
résolu.

Les chrétiens vivent dans le monde
conscients de leurs péchés et de ceux
d’autrui, mais convaincus que la
meilleure facon de profiter du temps
est de servir Dieu, pour améliorer le
monde qu’il nous a confié. D’une
certaine maniére, le monde est
faconné par I’homme, il est



humanisé. La tension eschatologique
devient patente dans la Providence
divine, toujours présente dans la vie
de ’Eglise et de chaque chrétien. « La
création a sa bonté et sa perfection
propres, mais elle n’est pas sortie
tout achevée des mains du Créateur.
Elle est créée « en état de voie » (in
statu viee) vers une perfection ultime
encore a atteindre, a laquelle Dieu l’a
destinée. Nous appelons divine
providence les dispositions par
lesquelles Dieu conduit sa création
vers cette perfection. » [13] Le
Seigneur n’a pas tout fait, jusqu’au
dernier détail, des le début. Petit a
petit, en comptant sur la
collaboration intelligente et
persévérante des créatures, il les fait
avancer, toutes et chacune, vers leur
but. Comme nous I’avons vu, le
pouvoir salvifique de Dieu se rend
normalement présent dans la vie de
I’homme de fagon cachée et
intérieure ; de facon analogue, la
Providence divine agit doucement et



simplement, non seulement dans les
grands événements, mais aussi en
ceux qui, en apparence, sont plus
petits. C’est pourquoi le Seigneur
invite a une confiance pleine : Ne
vous inquiétez donc pas en disant :
Qu’allons-nous manger ? Qu’allons-
nous boire ? De quoi allons-nous
nous vétir ? Ce sont 1a toutes choses
dont les paiens sont en quéte. Or
votre Pere céleste sait que vous avez
besoin de tout cela. Cherchez d’abord
son Royaume et sa justice, et tout cela
vous sera donné par surcroit [14].

Dieu — expliquait saint Josémaria—,
qui est la beauté, la grandeur, la
sagesse, nous annonce que nous
sommes siens, que nous avons été
choisis comme terme de son amour
infini. Quelle vie de foi il faut avoir
pour ne pas dénaturer cette
merveille que la Providence divine
met entre nos mains ! Une foi comme
celle des Rois Mages : la conviction
que ni le désert, ni les tempétes, ni la



tranquillité des oasis ne nous

empécheront de parvenir a ce
Bethléem éternel qu’est la vie
définitive avec Dieu [15].

Depuis le début de son existence
terrestre, le Seigneur a comblé celle
qui serait la Meére de son Fils d’'une
abondance extraordinaire de dons,
humains et surnaturels. Concue sans
le péché originel, elle est comblée de
grace [16]. Tout au long de sa vie, au
milieu d’'un nombre sans fin
d’épreuves et d’obscurités, elle a
vécu héroiquement sa foi, en
fortifiant par son exemple les
premiers disciples. A la fin de sa vie,
exempte de tout péché, elle fut élevée
au ciel corps et ame, pour participer
a jamais, comme Reine des anges et
de toute la création, a la gloire du
Seigneur. En elle, la promesse divine
de conduire les hommes a la gloire
s’est pleinement accomplie. C’est
pourquoi la Sainte Vierge est pour
chaque homme spes nostra, phare



qui nous éclaire et cause de notre
espérance. n

[1] . Mc 1, 15.

[2] . Cf. Mt 19, 3-9; Gn 2, 24.

[3] . Mt 5, 17.

[4] .]Jn 1, 11.

[5].Ap 21, 5.
[6].Cf.1Th4,13;Ep2,12.

[7]1 [7]. Cf. Gn 1, 27.

[8] [8]. 1 Co 15, 26.

[9] . Saint Josémaria, Sillon, n° 891.
[10].Lc 17, 21.

[11] . Concile Vatican II, Const. dogm.
Lumen gentium, n° 48.

[12].Cf. Jn 17, 14.



[13] . Catéchisme de I'Eglise
Catholique n° 302.

[14] . Mt 6, 31-33.
[15] . Quand le Christ passe, n° 32.
[16].Lc 1, 28.

(Photo de la page d'accueil :
glampaolomacorig)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/la-vie-apres-la-
mort-esperance-du-chretien/
(08/02/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/article/la-vie-apres-la-mort-esperance-du-chretien/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-vie-apres-la-mort-esperance-du-chretien/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-vie-apres-la-mort-esperance-du-chretien/

	La vie après la mort, espérance du chrétien

