
opusdei.org

la transmission de la
foi dans la
postmodernité

Jutta Burggraf, docteur en
psychopédagogie, professeur de
théologie dogmatique et
œcuménique a prononcé le 10
janvier 2009 une conférence à
l’Université de Navarre sur le
thème la transmission de la foi
dans la postmodernité, dans la
famille et à travers la famille.

17/06/2011



Compte tenu du grand intérêt de cette
communication, nous publions ici un
extrait et vous pouvez télécharger
l’intégralité du texte à la fin de cet
extrait.

Jutta Burggraf est l’auteur de
plusieurs ouvrages dont « La liberté
vécue avec la force de la foi » aux
éditions du Laurier. Elle est décédée
suite à une maladie le jour de la
parution de l‘édition française.

« Pour parler de la transmission de la
foi, je me plonge tout de suite dans
un foyer ouvert et joyeux, avec
parents, enfants, amis, voisins,
collègues qui vont et viennent : un
foyer ouvert à des personnes de tout
type, de toute condition, de toutes les
couleurs et de toutes les croyances.
Nous tenons à dialoguer avec tous,
comme nous a appris à le faire saint
Josémaria, le fondateur de l’Opus Dei
à qui nous devons tant.



Commençons à réfléchir en évoquant
la scène dont nous a parlé Nietzsche
il y a plus de cent ans. Dans son livre
« Le gai savoir », le philosophe donne
la parole à un fou qui s’écrie : « Je
cherche Dieu ! Je cherche Dieu !... Où
est-il donc parti ? » Je vais vous le
dire : Dieu est mort ! C’est nous qui
l’avons tué ! Ce que le monde avait
de plus sacré et de plus puissant, nos
couteaux l’ont déchiqueté »… et le
fou s’est tu. Il s’est tourné vers son
auditoire, tous s’étaient tus aussi et le
regardaient, perplexes. Pour finir, il
a jeté son lampion par terre, qui s’est
brisé en mille morceaux et s’est
éteint. « J’arrive un peu trop tôt,
ajouta-t-il alors, mon temps n’est pas
encore arrivé. Cet énorme
événement est encore en chemin, il
n’a pas encore atteint les oreilles des
hommes » [i].

Cent ans après, nous pouvons
constater que « cet énorme
événement » a atteint les oreilles de



nombre de nos contemporains pour
lesquels « Dieu » n’est plus qu’un mot
creux. On parle de l’actualité d’un «
analphabétisme religieux », d’une
ignorance des concepts les plus
basiques de la foi [ii].

D’aucuns se sont demandé si un
enfant qui ignore le mot « merci »
peut arriver à être un enfant
reconnaissant. En effet, le langage
n’exprime pas seulement ce que l’on
pense, mais arrête la pensée, ou, en
tous cas, la détermine très
profondément. On peut le constater
dans toutes les langues. Parler le
chinois ou le français, ne veut pas
seulement dire changer un mot d’une
langue à l’autre, mais avoir d’autres
schémas mentaux, percevoir le
monde selon les circonstances
d’autres lieux. Quelques tribus de
Sibérie, par exemple, ont des mots
différents pour évoquer la « neige
» (si elle est blanche ou grise, dure ou
molle, nouvelle ou vieille)



Concernant l’aspect religieux, on
peut en conclure : si je suis plongé
dans un monde sécularisé et que
j’ignore le langage de la foi, il m’est
humainement impossible d’arriver à
être chrétien.

L’ambiance actuelle

Pour parler de la foi, il faut
considérer le milieu dans lequel on
évolue, connaître le cœur de
l’homme d’aujourd’hui, avec ses
doutes, ses perplexités, c’est-à-dire
notre propre cœur.

1. L’époque de la postmodernité.-
Nous avons tous de nombreuses
idoles : la santé, le « culte du corps »,
la beauté, la réussite, l’argent, le
sport. Elles ont toutes pris, selon les
circonstances, les traits d’une
nouvelle religion. Chesterton en
parlait : « Lorsqu’on a cessé de croire
en Dieu, on ne peut plus croire à rien
et ce qui est le plus grave alors, c’est



qu’on arrive à croire en n’importe
quoi ».

En effet, on a l’impression que
n’importe quoi est plus crédible
qu’une vérité chrétienne. Mes
étudiants en chimie, par exemple,
parlent en toute bonne foi, de la «
réincarnation » du Christ qui a eu
lieu il y a 2OOO ans. Il leur semble
que le mot « réincarnation » leur est
plus proche que le mot « incarnation
». On note au passage l’influence du
bouddhisme et de l’hindouisme en
Occident. Pourquoi ont-ils une
influence si forte ? Sans doute parce
qu’on est avide de ce qui est
exotique, « libéral », d’une « religion
à la carte ». On ne cherche pas le vrai
mais l’attrayant, ce qui nous plaît et
nous convient : un brin de Bouddha,
un peu de Shiva, un peu de Jésus de
Nazareth. (…)

Aujourd’hui on perçoit les
événements du monde autrement



que les générations antérieures et on
réagit affectivement autrement aussi.
C’est pourquoi il nous faut savoir
être à l’écoute [iii] . Un bon
théologien soit aussi bien se plonger
dans les Ecritures, que dans son
journal, dans internet, dans une
revue. Il est proche du monde
environnant qui lui est sympathique 
[iv] . Il sait bien que c’est dans les
esprits et les cœurs des hommes et
des femmes qui l’entourent qu’il peut
trouver Dieu, beaucoup plus vivant
que dans ses théories ou ses
réflexions.

Les changements de mentalité nous
invitent à exposer nos croyances de
façon différente [v] . C’est à ce propos
que Martin Descalzo se dit : « Je ne
suis pas disposé à changer mes idées
de base au gré des changements des
temps. Cependant, je suis prêt à
placer mes formules extérieures au
niveau de mon temps, parce que
j’aime mes idées, mes frères. En effet,



si je parlais une langue morte ou si
j’adoptais une façon de voir
dépassée, je finirais par enterrer mes
idées pour ne plus communiquer
avec personne » [vi].

Pour parler de Dieu il ne suffit pas de
considérer le milieu environnant. Il
faut s’attacher à la personnalité de
celui qui parle : en effet, en parlant
non seulement on communique
quelque chose, mais on se
communique soi-même, tout d’abord.
Le langage est un « miroir de notre
esprit » [vii].

Il y a aussi un langage non verbal qui
remplace les mots, qui les
accompagne. Il s’agit du climat que
nous créons autour de nous,
normalement à travers de toutes
petites choses, le sourire, un regard
gentil. Si les oligoéléments venaient à
manquer dans le corps, on tomberait
malade, on en mourrait.
Pareillement, nous pouvons parler



des « oligoéléments » d’un milieu
précis : ces détails que l’on détecte à
peine, que l’on ne saurait exiger, qui
font que l’autre soit toujours à l’aise,
qu’il se sente aimé et apprécié de
nous. (…)

En effet, il ne s’agit pas de sourire et
de se présenter correctement. Si l’on
veut toucher le cœur de l’autre, il
faut changer d’abord le sien.
L’enseignement le plus important
passe par la présence immédiate
d’une personne mature et aimante.
Dans la Chine Antique et en Inde,
l’homme le plus apprécié était celui
qui avait des qualités spirituelles
remarquables. Non seulement il
transmettait des connaissances, mais
de profondes attitudes humaines.
Ceux qui étaient en rapport avec lui,
voulaient changer, grandir et
perdaient la peur d’être différents
des autres.



Or, de nos jours, il est justement très
important de faire l’expérience d’une
foi très humaine et humanisante. La
foi crée un climat où tous se sentent
à l’aise, gentiment interpellés,
appelés à donner le meilleur d’eux-
mêmes. Ceci se réalise chez de
grandes personnalités, de l’Apôtre
saint Jean, à la Mère Teresa de
Calcutta, en passant par saint
Josémaria.

Pour parler efficacement de Dieu, il
faut avoir une identité chrétienne
solide. Il se pourrait que notre
langage soit très délavé parce que
nous ne sommes pas encore
entièrement persuadés de la beauté
de la foi, du grand trésor que nous
possédons et que nous nous laissons
facilement écraser par l’ambiance.
(...)

Si nous arrivons à exposer le mystère
divin à partir de la clé de l’amour, il
sera plus facile d’éveiller les intérêts



de l’homme moderne. On a fait des
démarches considérables dans ce
sens. [viii] Le Dieu des chrétiens est
le Dieu de l’Amour parce qu’il n’est
pas Un seulement, il est Trine à la
fois. Étant donné qu’aimer consiste à
être en relation avec un toi, à donner
et à recevoir, un Dieu « seul » (une
unique personne) ne peut pas être
Amour. Qui pourrait-il aimer depuis
toute éternité ? Un Dieu solitaire qui
se connaît et qui s’aime lui-même
peut être considéré, somme toute,
comme un être fort inquiétant.

Le Dieu Trine est réellement le Dieu
de l’Amour. C’est dans son intimité
intérieure que nous découvrons une
vie de donation de don de soi mutuel.
Le Père donne tout son amour au
Fils. Il a été appelé le « grand amant
». Le Fils reçoit cet amour-là et le
rend au Père. C’est lui qui ne dit
jamais « non » à l’amour. L’Esprit est
ce même Amour entre eux, il est le
cum-dilecto (aimé avec) d’après



Hugues de Saint Victor. Ceci nous
montre qu’il s’agit d’un amour
ouvert où il y a une place pour
l’autre, où nous avons tous une place.
[ix]

« Être dans le monde veut dire être
aimé de Dieu », dit Gabriel Marcel.
De ce fait, un croyant peut se sentir
sûr et protégé. Il peut faire
l’expérience de ses désirs les plus
profonds comblés….

[i] F.Nietzsche, Le gai savoir (1887),
Palma de Mallorca 1984, n. 255

[ii] Cf. Statistiques publiées par J.FL
YNN, Analphabétisme religieux ,
Zénit, Agence d’information à Rome,
3 mai 2007

[iii] Cf. Y.Congar, Situation et tâches
de la théologie d’aujourd’hui ,
Salamanca 1970 : « Si l’Église tient à
se rapprocher des vrais problèmes
du monde actuel, elle doit ouvrir un
nouveau chapitre d’épistémologie



théologico-pastorale. Au lieu de ne
partir que des données de la
révélation et de la tradition, comme
la théologie classique l’a
généralement fait, elle devra partir
des faits et des problèmes reçus du
monde et de l’histoire. Ceci est bien
moins aisé, mais nous ne pouvons
pas continuer de redire l’ancien, en
partant des idées et des problèmes
du 13ème ou du 14ème siècle. Nous
devons partir des idées et des
problèmes d’aujourd’hui, en tant que
données nouvelles qu’il faut certes
éclairer avec les données
évangéliques de toujours, mais sans
nous servir des élaborations déjà
faites dans la tranquillité d’une
tradition sûre ». p. 89 et suivantes.

[iv] Le Concile change la façon
habituelle de la réflexion théologique
et commence à contempler le monde
d’aujourd’hui, avec ses déséquilibres,
ses craintes et ses espoirs. Il s’ouvre
aux signes des temps. « Le peuple de



Dieu, mû par la foi, qui le pousse à
croire que c’est l’Esprit du Seigneur
qui le guide, qui remplit l’univers,
tâche de discerner, dans les
événements, parmi les exigences et
les désirs, qu’il partage avec ses
contemporains, quels sont les signes
véritables de la présence et des plans
de Dieu ». GS, 11 et 44 ; cf. Jean XXIII,
Bulle Humanæ salutis (25 décembre
1961), par laquelle le pape
convoquait le concile Vatican II.
Idem Encyclique Pacem in terris (11
avril 1963), 39

[v] Cf. Concile Vatican II, Décret 
Unitatis redintegratio , 6.

[vi] J.L. Martin Descalzo, Razones
para la alegría , 8ème édition, Madrid
1988, p. 42.

[vii] Cf. E.Schockenhoff, Zur Lüge
verdammt, Freiburg 2000, p. 73

[viii] Cf. Benoît XVI, Encyclique Deus
caritas est ( 25 décembre 2005).



[ix] Cf. Saint Augustin : « Voici qu’Ils
sont trois : l’Amant, l’Aimé et
l’Amour ». De Trinitate, VIII, 10, 14 :
PL 42, 960.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/la-
transmission-de-la-foi-dans-la-

postmodernite/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/la-transmission-de-la-foi-dans-la-postmodernite/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-transmission-de-la-foi-dans-la-postmodernite/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-transmission-de-la-foi-dans-la-postmodernite/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-transmission-de-la-foi-dans-la-postmodernite/

	la transmission de la foi dans la postmodernité

