
opusdei.org

La Sainte Vierge du
Pilier

La théologie a frappé depuis
longtemps une expression
synthétisant fort bien l’amour
que les chrétiens vouent à la
Mère de Dieu

29/01/2004

La théologie a frappé depuis
longtemps une expression
synthétisant fort bien l’amour que les
chrétiens vouent à la Mère de Dieu : 
de Maria, nunquam satis, on n’en dit
jamais trop lorsque lorsqu’on parle
ou que l’on écrit au sujet de celle



dont la deuxième Personne de la Très
Sainte Trinité reçut son corps et son
sang. Je fais encore une fois mienne
cette expression à l’occasion de cette
intervention sur la Sainte Vierge du
Pilier.

Tout fuse dans mon cœur et dans
mes souvenirs. D’un côté, l’histoire
d’une invocation mariale
merveilleuse, profondément liée au
début de l’évangélisation de
l’Espagne ; les miracles réalisés par
les mains de Marie, en Aragon ; la
maternelle protection de Notre Dame
sur tous ceux qui ont eu recours à
Elle, sur tous ceux qui viennent
encore aujourd’hui du monde entier,
à ce sanctuaire de la miséricorde
divine. Par ailleurs, mes propres
souvenirs personnels.

La dévotion envers la Vierge du
Pilier voit le jour dans ma vie grâce à
la piété d’Aragonais que mes parents
ont transmise à chacun de leurs



enfants. Elle s’enracine chez moi,
plus tard, lors de mes études
ecclésiastiques et lorsque j’ai fait mes
études de Droit à l’université de
Saragosse, grâce à mes quotidiens
rendez-vous au Pilier. En mars 1925,
j’ai dit ma première messe à la Sainte
Chapelle. C’est à une statue très
simple de la Vierge du Pilier que je
confiais à l’époque ma prière pour
que le Seigneur m’accorde de voir ce
que mon âme pressentait déjà.
Domina ! —lui disais-je avec des mots
latins, en rien classiques, mais
embellis par l’amour— ut sit ! que ce
que Dieu veut de moi se fasse.

J’ai eu par la suite beaucoup de
preuves tangibles de l’aide de la
Mère de Dieu : je l’avoue
ouvertement, comme un notaire qui
dresse une acte, afin de rendre
témoignage et pour que ma
reconnaissance soit notoire, pour
faire foi d’événements qui n’auraient
pas pu avoir lieu sans la grâce du



Seigneur, qui parvient toujours
jusqu’à nous par l’intercession de sa
Mère.

Nous n’allons cependant pas traiter
ni de l’histoire de l’invocation du
Pilier, connue de tous, constamment
rapportée, transmise de père en fils,
depuis des siècles, ni de mes
souvenirs personnels. Je tiens à vivre
cette pudeur qui réserve les choses
profondes de l’âme à l’intimité entre
l’être humain et Dieu son Père, entre
l’enfant que tout chrétien doit
s’efforcer d’être et la Mère qui le
serre toujours dans ses bras. Je
voudrais, en revanche, que mes
propos sur la Vierge du Pilier soient
l’occasion de considérer quelques
points de la foi de l’Église en Marie,
et certaines des dévotions avec
lesquelles le peuple fidèle l’a toujours
honorée au fil des temps, et l’honore
toujours de son amour filial.



Marie est appelée Mère de Dieu
parce qu’Elle a conçu et enfanté le
Verbe fait chair. Ce dogme de la
Maternité divine de Notre Dame est
la source et la racine des privilèges
dont Dieu a voulu l’embellir. Marie
est Vierge, avant, pendant et après
son accouchement, comme nous
l’apprend le bon vieux catéchisme de
la doctrine chrétienne, tant aimé.
C’est en Elle que s’accomplirent les
paroles prophétiques que l’Esprit
Saint avait mises dans la bouche
d’Isaïe : Voici qu’une Vierge concevra
et enfantera un Fils qu’on appellera
Emmanuel1.

Pour qu’Elle fût préparée à ce
prodige, Notre Dame avait été
préservée du péché originel et
conçue Immaculée. Elle est la pleine
de grâce 2, comme le lui dit saint
Gabriel en la saluant. Pleine de grâce,
de toute la grâce et non seulement
comblée de nombreuses grâces. C’est
la raison pour laquelle l’Archange



Gabriel ajoute : Dominus tecum 3, le
Seigneur est en toi, tout l’amour du
Père est en toi, tout le feu divin de
l’Esprit Saint. C’est en toi que le
Verbe prend chair. Marie est au
centre aux mystères primordiaux de
notre foi chrétienne, la Très Sainte
Trinité, l’Incarnation du Verbe et la
Rédemption du genre humain, Elle
est une créature comme nous mais
placée au-dessus des hommes et des
anges : Dieu seul est au-dessus d’Elle.

Le corps très pur de la Mère de Dieu
n’était pas soumis à la corruption du
tombeau, et elle n’a pas non plus
attendu la glorification à la fin du
monde. La Vierge Immaculée, fut
élevée, corps et âme, à la gloire des
cieux une fois sa vie terrestre
achevée4.

Ces vérités fondamentales de
l’existence de Marie ; l’Église en fait
des dogmes : sa Maternité divine, sa
Virginité perpétuelle, son Immaculée



Conception, son Assomption aux
Cieux. Et le magistère ordinaire et
universel de l’Église propose aussi à
la foi des chrétiens la doctrine sur les
autres privilèges et prérogatives de
Notre-Dame.

Elle la proclame Corrédemptrice,
Médiatrice devant le Seigneur,
indissolublement unie à son Fils, seul
Médiateur entre Dieu et l’humanité.
L’intervention de Marie, sa
corrédemption réelle ne sauraient
être séparées de la Rédemption du
Christ. Elle a gardé fidèlement son
union avec son Fils jusqu’à la croix,
où, non sans un dessein divin, elle se
tint debout et a vivement compati
avec son Fils unique, et d’un cœur
maternel, elle s’est associée à son
sacrifice, consentant avec amour à
l’immolation de la victime née d’elle5.

Voyant sa Mère et près d’Elle le
disciple qu’Il aimait, Jésus dit à sa
mère :« Femme, voici ton Fils. » Puis il



dit au disciple : « Voici ta mère. » À
partir de cette heure le disciple la prit
chez lui 6. Et nous, nous la prenons
chez nous. Dieu donne cette Mère à
tous ceux qui avons été régénérés
par le baptême et qui sommes ainsi
devenus des membres du Christ : elle
est Mère de toute l’Église. Vous êtes le
corps du Christ, et membres chacun
pour sa part écrit saint Paul 7. Mère
du Corps, elle est Mère de tous ceux
qui sont incorporés au Christ, dès le
premier germe de la vie surnaturelle
reçue au baptême et raffermie avec
la croissance des dons du Saint-
Esprit.

Déplaçons-nous à Cana par
l’imagination pour y découvrir une
autre prérogative de Marie. Notre
Dame demande à son Fils de
résoudre la triste situation de ce
banquet de noces où il n’y avait plus
de vin. Elle dit aux serviteurs : faites
ce qu’Il vous dira8. Et Jésus fait ce que
sa Mère, avec une toute-puissance



maternelle, lui avait suggéré de faire.
Si le Christ agit de la sorte pour aider
ces gens à résoudre un problème
domestique, combien plus écoutera-t-
il sa Mère lorsqu’elle le prie pour
tous ses enfants !

Dieu veut accorder sa grâce aux
hommes et il tient à la donner à
travers Marie. Il s'en faut donc
grandement, écrivait saint Pie X, on le
voit, que Nous attribuions à la Mère
de Dieu une vertu productrice de la
grâce, vertu qui est de Dieu seul.
Néanmoins, parce que Marie
l'emporte sur tous en sainteté et en
union avec Jésus-Christ et qu'elle a été
associée par Jésus-Christ à l'œuvre de
la rédemption, elle nous mérite de
congruo, comme disent les
théologiens, ce que Jésus-Christ nous a
mérité de condigno, et elle est le
ministre suprême de la dispensation
des grâces9. Elle est notre assurance,
Elle est le principe et le siège de la
sagesse et c’est Elle, la Vierge Mère,



médiatrice de toutes les grâces, qui
nous prendra par la main pour nous
conduire à son Fils Jésus.

La Mère du Christ, Roi et Seigneur de
tout le créé, Roi d’un royaume de vie,
de vérité, de sainteté, de grâce, de
justice, d’amour et de paix 10, et aussi
la Reine du monde, des hommes et
des anges. Une Reine qui tient à
régner, avant tout, dans le cœur de
ses enfants. Les mamans sont ainsi
faites : elle ne cherchent pas le fracas
ni le tape-à-l’œil, elles attendent les
petites preuves d’amour des enfants
qui ne les oublient pas et dont la
pensée et le cœur bondissent de joie,
une joie tranquille, sereine et
profonde, à la pensée de leur
maman.

Mais les bons enfants savent donner
à leur mère plus qu’elle ne demande.
Faut-il donner des exemples
lorsqu’on parle de la Vierge du
Pilier ? Dans l’enceinte de ce temple,



avec des murs de pierre qui sont en
réalité des remparts d’amour, il y a
l’affection de beaucoup de
générations de chrétiens. Je choisis
les gestes et les paroles qui sont
restés dans l’intimité des âmes et de
la Mère de Dieu : ces millions
d’oraisons jaculatoires, de
compliments silencieux, de larmes
retenues, de prières d’enfants, de
tristesses tournées en joie lorsque
l’âme a senti la caresse aimante de
Notre Mère.

Le culte à Sainte Marie, les preuves
d’amour à la Très Sainte Vierge font
partie du patrimoine de l’Église
universelle. On ne peut pas dire
qu’elles sont propres ou exclusives
de tel ou tel pays ou de telle ou telle
institution religieuse. Elles sont
devenues des dévotions approuvées
et recommandées par l’Église,
ajoutées au trésor de foi des dogmes
et des attributs extraordinaires que
je viens d’évoquer brièvement.



Pour moi, j’aime ainsi voir les choses,
la première dévotion mariale c’est la
Sainte Messe. En la fête de la
Maternité de Marie, l’Église nous
propose cette oraison : Dieu tout-
puissant, par la maternité virginale de
la bienheureuse Marie, tu as offert au
genre humain les trésors du salut
éternel ; accorde-nous de sentir
qu’intervient en notre faveur, celle qui
nous permit d’accueillir l’auteur de la
vie, Jésus-Christ, ton Fils, Notre
Seigneur.

Tous les jours, lorsque le Christ
descend dans les mains du prêtre, sa
présence réelle est là parmi nous,
avec son Corps, son Sang, son Âme et
sa Divinité : c’est le même Corps et le
même Sang qu’il prit dans le sein de
Marie. Au Sacrifice de l’Autel, la
participation de Notre Dame évoque
pour nous la réserve discrète avec
laquelle elle accompagna la vie de
son Fils, lorsqu’il foulait les terres de
Palestine. La Sainte Messe est une



action de la Trinité : de par la volonté
du Père, avec la coopération du
Saint-Esprit, le Fils s’offre en oblation
rédemptrice. Dans ce mystère
insondable, on aperçoit, comme
derrière un voile, le visage très pur
de Marie : Fille de Dieu le Père, Mère
de Dieu le Fils, Épouse de Dieu le
Saint-Esprit.

Nos rapports avec Jésus, au Sacrifice
de l’Autel, conduisent
nécessairement au rapport avec
Marie, sa Mère. Qui trouve Jésus,
trouve aussi la Vierge sans tâche,
comme ce fut le cas pour les saints
personnages des Rois Mages. Ils
étaient venus adorer le Christ et 
entrant dans le logis, ils virent
l’Enfant avec Marie, sa mère11. Mais la
vie surnaturelle est riche et variée :
nous pouvons à d’autres moments
aussi atteindre Jésus en passant
d’abord par Marie. Notre prière à la
Très Sainte Vierge devient alors un
itinéraire qui nous approche petit à



petit du Cœur très aimable de Jésus-
Christ.

Comment comprendre autrement le
Rosaire, merveilleuse dévotion
mariale universelle ? Le Saint
Rosaire est une prière, débordante
d’actes de foi, d’espérance, d’amour,
d’adoration et de réparation. Je ne
me lasserai jamais de le
recommander à tous, afin que tous le
disent chez eux, en leur foyer, qui
doit être comme celui de Nazareth,
un foyer d’amour humain noble et
d’amour divin.

Les mystères joyeux recueillent cinq
scènes touchantes, je parle avec des
termes ascétiques classiques, de la
Trinité de la terre : Jésus, Marie et
Joseph. On y apprend à vénérer le
saint Patriarche, notre Père et
Seigneur, homme droit et juste,
délicat. Sainte Marie y incarne pour
nous toutes les vertus chrétiennes : la
foi, l’amour, la sainte espérance,



l’humilité, l’esprit de service,
l’obéissance soumise à Dieu. Dieu y
naît à nouveau et cherche encore
une auberge dans le cœur de chacun
de nous.

Nous pourrions faire de même en
parcourant les mystères douloureux
et glorieux tout comme dans cette
explosion de liesse et d’amour que
sont les litanies. Tous ceux qui diront
le Rosaire avec persévérance,
simplement, du fond de leur cœur,
savoureront tous les jours ces
découvertes merveilleuses et variées
des trésors de grâce que Notre Père a
préparés pour ses enfants.

C’est une question d’amour, non pas
de sentiment superficiel ayant besoin
du secours de l’émotion. Nous
n’écartons cependant pas la ferveur
sensible si Dieu veut bien nous
l’accorder. Aimer la Sainte Vierge
Marie signifie la connaître, la
fréquenter. Fréquenter Marie, je l’ai



déjà dit, est aussi connaître et
fréquenter son Fils, être pénétrés de
sa parole, soigner fidèlement dans
les détails son enseignement : la foi
de notre Sainte Église catholique.

Toutefois nous ne devons pas nous
inquiéter, si au début, il n’y a que la
bonne volonté de dire, presque
machinalement, une petite prière à
Notre Dame. Lorsque cette prière
sincère vient d’un cœur qui, en dépit
de tous les dépits, n’a pas oublié
l’amour maternel, Sainte Marie
encourage cette braise fragile et
conduit l’âme à désirer recevoir la
formation dans la doctrine de son
Fils. Cette courte prière, —ces
cendres chaudes ténues—, devient
après un feu qui flambe les misères
personnelles, pour être en mesure
d’en attirer d’autres à la lumière du
Christ.

Il y de nombreuses dévotions
mariales en plus du chapelet, aussi



nombreuses que les façons
d’exprimer notre amour à notre
maman de la terre. Pour certains
enfants, c’est un baiser, pour
d’autres, un bouquet de fleurs, pour
d’autres, le silence d’un regard qui
déborde d’une affection intense. C’est
ce qui se passe avec notre Mère du
Ciel : les dévotions abondent, c’est à
la piété de chaque chrétien de puiser
dans ce trésor. Et je puis assurer que
celui qui ne montrerait pas d’une
façon ou d’une autre son amour à
Marie, n’aurait pas la foi en
plénitude.

Ces pages s’adressent spécialement
aux millions de chrétiens répartis
dans le monde entier qui invoquent
Sainte Marie, Notre Dame du Pilier.
En parlant de cette pratique de piété
envers la Sainte Vierge, il me semble
que je vends du miel à l’apiculteur. Je
n’oserai pas être donneur de leçons,
sur ce lieu où j’ai appris tant de
choses. Je ne cherche pas à faire des



prosélytes, mais des complices : des
compagnons de route dans cette
tâche bénie de chanter les louanges
de la Mère de Dieu. Cependant, je ne
peux pas ne pas vous prévenir et
vous dire qu’actuellement, il y a tant
et tant de voix confuses dans notre
Sainte Mère l’Église qui s’appliquent
à arracher la vérité des intelligences
des fidèles.

J’étais encore jeune lorsque j’écrivis,
—avec une conviction ayant
cristallisé sans doute lors des visites
quotidiennes que je fis le long de ces
années-là— que c’est par Marie que
l’on va et que l’on revient à Jésus.
C’est avec la même conviction que
j’affirme qu’il ne faut pas s’étonner
que ceux qui ne veulent pas que les
chrétiens aillent vers Jésus, ou qu’ils
reviennent à Lui, si par malheur ils
l’avaient perdu, commencent par
cacher ce lien à Notre Dame ou
affirment, comme des enfants
ingrats, que les pratiques



traditionnelles de piété sont
dépassées, qu’elles font partie d’une
période qui se perd dans la nuit des
temps. Ces pauvres âmes qui
fomentent cette confusion ne
perçoivent sans doute pas, qu’à leur
insu, elles sont complices de l’ennemi
de notre salut lorsqu’elles ne
tiennent pas compte de cette
sentence divine : Je mettrai une
hostilité entre toi et la femme, entre
ton lignage et le sien12.

Si nous laissions tomber ces
nombreuses dévotions mariales, ces
preuves de notre amour pour Notre
Dame, comment arriverions-nous —
pauvres humains que nous sommes,
ayant toujours besoin de concrétiser
notre amour avec des phrases, des
gestes— à exprimer notre affection,
notre reconnaissance, notre
vénération envers celle qui, avec son 
fiat, —qu’il me soit fait selon votre
parole— a fait de nous des frères de
Dieu et des héritiers de sa gloire ?



Si ce rapport avec Marie
s’affaiblissait dans l’âme du chrétien,
il serait au bord de la déroute qui
mène facilement à la perte de
l’amour de Dieu. La Très Sainte
Trinité a disposé que le Verbe
descendît sur terre pour nous
racheter du péché et nous restituer
dans la condition surnaturelle des
enfants de Dieu et afin que nous
voyions Dieu fait de chair comme la
nôtre, et que nous admirions cette
preuve tangible du fait d’avoir tous
été appelés à être participants de la
nature divine13. Cet endieusement que
la grâce nous confère vient de ce que
le Verbe a assumé la nature humaine
dans le sein très pur de Sainte Marie.

Ceci étant, Notre Dame ne peut donc
jamais disparaître de l’horizon
concret, quotidien, du chrétien. Il
n’est pas indifférent d’aller ou de ne
pas se rendre aux sanctuaires que
l’amour de ses enfants lui a dédiés. Il
n’est pas indifférent de passer devant



l’une de ses représentations et de la
saluer gentiment, ou non. Il n’est pas
indifférent de laisser passer le temps
sans lui offrir cette sérénade
d’amoureux qu’est le Saint Rosaire,
chant de notre foi, épithalame de
l’âme qui trouve Jésus grâce à Marie.

Nous comprenons désormais le sens
profond du Pilier. Il n’est pas, il n’a
jamais été, l’objet d’un
sentimentalisme stérile : il est une
base solide sur laquelle fonder une
norme de conduite chrétienne réelle,
solide. C’est au Pilier, tout comme à
Fatima et à Lourdes, à Einsiedeln et à
Lorette, à la Villa de Guadalupe et
aux milles lieux que la piété
chrétienne a voués et continue de
vouer à Marie, que les enfants de
Dieu sont éduqués dans la foi.

L’histoire du Pilier nous place aux
débuts apostoliques, lorsque
l’évangélisation, l’annonce de la
Bonne Nouvelle, ne faisait que



commencer. Nous en sommes encore
là, puisque que pour la grandeur et
l’éternité de Notre Seigneur, deux
mille ans ne sont rien du tout ;
Jacques, Paul, Jean et André ainsi que
les autres apôtres font route avec
nous. Pierre siège à Rome, avec
l’obligation vigilante de confirmer
tous les chrétiens dans l’obéissance à
la foi. En fermant les yeux, nous
revivons la scène que saint Luc nous
rapporte comme s’il venait de nous
adresser récemment une lettre : Tous
d’un même cœur étaient assidus à la
prière avec Marie mère de Jésus14.

Le Pilier est le signe de la fermeté
dans la foi, l’amour et l’espérance. Au
cénacle, avec Marie, nous recevons le
Saint-Esprit : Tout à coup, vint du ciel
un bruit tel que celui d’un violent coup
de vent, qui remplit toute la maison où
ils se tenaient15. Le Paraclet
n’abandonnera pas son Église. Notre
Dame multipliera sur terre le
nombre des chrétiens, convaincus



que ça vaut la peine de livrer sa vie
par Amour de Dieu.

Article posthume (1976) publié
dans Libro de Aragón, par la CAMP
de Saragosse, Aragón et Rioja

Notes

1. Is 7, 14.

2. Lc 1, 28.

3. Ibid.

4. Const. apost. Munifecentissimus
Deus, 1 décembre 1950.

5. Concile Vatican II, Const.dogm. 
Lumen gentium, n. 58.

6. Jn, 19, 26-27.

7. 1 Co12, 27.

8. Jn 2, 5.

9. Enc. Ad diem illum, 2 février 1904.



10. Cf. Préface de la fête du Christ-Roi.

11. Mt 2, 11.

12. Gn 3, 15.

13. 2 Pt 1, 4.

14. Ac 1, 14.

15. Ac 2, 2.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/la-sainte-

vierge-du-pilier/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/la-sainte-vierge-du-pilier/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-sainte-vierge-du-pilier/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-sainte-vierge-du-pilier/

	La Sainte Vierge du Pilier

