opusdei.org

Théme 2 - La
Révélation

Dieu s’est révélé en tant qu’étre
personnel tout au long d’une
histoire de salut, créant et
éduquant un peuple qui soit le
dépositaire de sa Parole et au

sein duquel puisse se realiser
I'Incarnation de Jésus, le Christ.

09/02/2014

2.
La Révélation

* Dieu se révele aux hommes



« Il a plu a Dieu, dans sa sagesse et sa
bonté, de se révéler en personne et
de faire connaitre le mystére de sa
volonté grace auquel les hommes,
par le Christ, le Verbe fait chair,
accedent dans I'Esprit Saint aupres
du Pére, et sont rendus participants
de la nature divines. Ainsi, par cette
révélation, provenant de I'immensité
de sa charité, Dieu, qui est invisible,
s'adresse aux hommes comme a des
amis, et converse avec eux pour les
inviter a entrer en communion avec
lui et les recevoir en cette
communion »[1] (cf. Catéchisme, 51).

La révélation de Dieu commence en
quelque sorte avec la création, dans
laquelle il laisse une éternelle image
de lui-méme|[2] (cf. Catéchisme, 288).
Dieu s’est manifesté et se manifeste
aux hommes de tous les temps en
leur faisant connaitre sa bonté et ses
perfections a travers les créatures,
I’homme étant celle qui Le manifeste
au plus haut degré. Nonobstant, Dieu



a voulu se révéler comme Etre
personnel a travers I’histoire du
salut. Il crée et éduque un peuple
pour qu’il soit a méme de garder sa
Parole adressée aux hommes et pour
préparer en son sein I’Incarnation de
son Verbe, Jésus-Christ[3] (cf.
Catéchisme, 54-64). En ce dernier,
Dieu révele le mystere de sa vie
trinitaire, le projet du Pére de
récapituler toute chose en son Fils et
de choisir et adopter tous les
hommes comme ses enfants dans son
Fils (cf. Ep 1, 3-10 ;Col 1, 13-20), les
réunissant afin qu’ils participent a sa
vie divine par ’Esprit Saint. Dieu se
révele et accomplit son plan de salut
par les missions du Fils et de ’Esprit
Saint dans I’histoire[4].

La Révélation contient des vérités
naturelles que I’étre humain pourrait
connaitre par le seul exercice de sa
raison. La Révélation contient aussi
des vérités qui excedent cette méme
raison et ne peuvent étre connues



quen vertu de la bonté libre et
gratuite de Dieu. L'objet principal de
la Révélation n’est pas un ensemble
de vérités abstraites sur le monde et
I’homme; le noyau substantiel en est
I’ouverture que Dieu nous offre sur
le mystére de sa vie personnelle et
I'invitation qu'il nous fait a y prendre
part.

La Révélation divine se réalise par
des paroles et par des ceuvres. Elle
est de facon indissociable mystere et
événement. Elle manifeste
simultanément une dimension
objective (parole qui révele la vérite)
et subjective (parole personnelle qui
rend témoignage d’elle-méme et
invite au dialogue). Cette Révélation
doit donc étre comprise et transmise
en tant que vérité et vie[5] (cf.
Catéchisme, 52-53).

Outre les faits et les signes
extérieurs, Dieu révele par une
impulsion intérieure de sa grace, afin



que les hommes puissent adhérer de
coeur aux veérités révélées (cf. Mt 16,
17 ; Jn 6, 44). Cette révélation intime
de Dieu dans le cceur méme de ses
fideles n'est pas a confondre avec les
«réveélations privées » de certains
mystiques. Ces dernieres, méme si
elles sont recues par I’Eglise,
n’ajoutent aucun contenu nouveau et
original a la Révélation générale;
elles ne font que rappeler aux
hommes cette unique Révélation de
Dieu, pleinement réalisée en Jésus-
Christ; et elles exhortent a la mettre
en pratique (cf. Catéchisme, 67).

* La Sainte Ecriture, témoin de
la Révélation

Le peuple d’Israél, sous I'inspiration
et par mandat de Dieu, a mis par
écrit, au cours des siecles, le
témoignage de la Révélation de Dieu
dans son histoire, Révélation du Dieu
unique et véritable faite a nos Peres.
A travers la Sainte Ecriture, les



paroles de Dieu se manifestent en
des paroles humaines jusqu’a
assumer, dans le Verbe Incarné, la
nature humaine elle-méme. Outre les
Ecritures d’Israél, reconnues par
’Eglise sous le nom d’Ancien
Testament, les apotres et les premiers
disciples mirent eux aussi par écrit le
témoignage de la Révélation de Dieu
telle qu’elle s’est réalisée en
plénitude dans son Verbe. Ils ont été
les témoins de son passage ici-bas, en
particulier du mystére pascal de sa
mort et de sa résurrection, donnant
ainsi origine aux livres du Nouveau
Testament.

La vérité selon laquelle le Dieu dont
témoignent les Ecritures d’Israél est
I'unique vrai Dieu, créateur du ciel et
de la terre, est mise en évidence en
particulier dans les « livres
sapientiaux ». Leur contenu dépasse
les frontiéres du peuple d’Israél et
embrasse ’expérience commune du
genre humain devant les grands



themes de I’existence, du sens du
cosmos au sens de la vie de 'homme
(Livre de la Sagesse), avec des
interrogations sur la mort et 'au-dela
et la signification de l’activité
humaine ici-bas (Livre de Qohelet).
Le Livre des Proverbes et le Siracide
(Ben Sirac) considerent, entre autres,
les relations familiales et sociales, et
la vertu qui doit les diriger en accord
avec les plans du Dieu créateur, pour
qu'ainsi 'homme atteigne la
plénitude de sa propre humanité.

Dieu est I’auteur de la Sainte
Ecriture. Les auteurs sacrés (ou
hagiographes), eux aussi auteurs du
texte, ’ont rédigé sous l'inspiration
du Saint-Esprit. Pour sa composition,
« Dieu a choisi des hommes auxquels
il eut recours dans le plein usage de
leurs facultés et de leurs moyens,
pour que, Lui-méme agissant en eux
et par eux, ils missent par écrit, en
vrais auteurs, tout ce qui était
conforme a son désir, et cela



seulement. »[6] (cf. Catéchisme, 106).
« Dés lors, puisque les assertions des
auteurs inspirés ou hagiographes
doivent étre tenues pour assertions
de I'Esprit Saint, il faut déclarer que
les livres de 1'Ecriture enseignent
fermement, fidelement et sans
erreur la vérité que Dieu a voulu voir
consignée dans les Lettres sacrées
pour notre salut. »[7]

Pour comprendre correctement la
Sainte Ecriture, il faut en considérer
les divers sens (littéral et spirituel, ce
dernier se subdivisant en
allégorique, moral et anagogique [=
le plus profond]). Il faut encore
prendre en compte les divers genres
littéraires dans lesquels ont été
rédigés les différents livres ou leurs
parties (cf. Catéchisme, 110, 115-117).
En particulier, la Sainte Ecriture doit
étre lue a la lumiere de la Tradition
vivante de I’Eglise et de 'analogie de
la foi (cf. Catéchisme, 111-114). Elle



doit étre lue et comprise avec le
meéme Esprit qui I’a fait écrire.

Les exégetes qui travaillent a
I'interprétation et a
I’approfondissement du contenu de
I’Ecriture proposent leurs résultats a
partir de leur propre autorité
scientifique. La fonction du
Magistére est de formuler une
interprétation authentique, obligeant
en conscience, basée sur I’autorité de
I’Esprit Saint qui assiste le Pape et les
évéques en communion avec lui pour
le gouvernement de I'Eglise.

Gréce a cette assistance divine,
I’Eglise, dés les premiers siécles, a pu
reconnaitre quels étaient les livres de
I’Ancien et du Nouveau Testament
contenant le témoignage de la
Révélation. I’ensemble de ces livres
est dit « canon » de la Sainte Ecriture
(cf. Catéchisme, 120-127).

Une interprétation authentique de la
Sainte Ecriture, en tenant compte des



différents sens et genres littéraires,
s’avere nécessaire lorsque les
auteurs sacrés décrivent des aspects
du monde appartenant aussi au
domaine des sciences naturelles : la
formation des éléments du cosmos,
I’apparition des diverses formes de
vie, Porigine du genre humain, les
phénomenes naturels en général. 11
s’agit d’éviter ’erreur du
fondamentalisme, qui ne se sépare
pas du sens littéral et du genre
historique lorsqu’il serait nécessaire
de le faire; ’erreur également de qui
considere les récits bibliques comme
mythologiques, sans aucun contenu
de vérité a transmettre sur I’histoire
des événements et leur dépendance
radicale de la volonté de Dieu[8].

* La Révélation comme histoire
du salut achevée dans le
Christ

En tant que dialogue entre Dieu et les
hommes par lequel 1l les invite a



participer a sa vie personnelle, la
Révélation se manifeste dés le début
comme une alliance donnant origine
a une histoire du salut.

« Voulant de plus ouvrir la voie du
salut d’en haut, il s’est manifesté
aussi lui-méme, dés I’origine, a nos
premiers parents. Apres leur chute,
par la promesse d’une rédemption, il
les releva dans I’espérance du salut
(cf. Gn 3, 15); il prit un soin constant
du genre humain, pour donner la vie
éternelle a tous ceux qui, par la
constance dans le bien,
recherchaient le salut (cf. Rm 2, 6-7).
Au temps fixé, il appela Abraham
pour faire de lui un grand peuple (cf.
Gn 12, 2); apres les patriarches, il
forma ce peuple par I'intermédiaire
de Moise et par les propheétes, pour
qu’il le reconnaisse comme le seul
Dieu vivant et vrai, Pére prévoyant et
juste juge, et qu’il attende le Sauveur
promis, préparant ainsi au cours des
siécles la voie a 'Evangile. »[9]



Commencée deés la création de nos
premiers parents avec leur élévation
a la vie de la grace qui leur permet
de participer a 'intimité divine,
préfigurée ensuite par le pacte
cosmique avec Noé, I’Alliance de
Dieu avec ’homme est révélée
explicitement a Abraham et, plus
tard, particulierement a Moise,
auquel Dieu fait don des Tables de la
Loi. Aussi bien la nombreuse
descendance promise a Abraham,
dans laquelle seront bénies toutes les
nations de la terre, que la loi donnée
a Moise avec les sacrifices et le
sacerdoce accompagnant le culte
divin, sont des préparations et des
figures de la nouvelle et éternelle
Alliance conclue en Jésus-Christ, Fils
de Dieu, réalisée et révélée dans son
incarnation et son sacrifice pascal.
L’Alliance dans le Christ rachete le
péché de nos premiers parents, eux
qui avaient rompu par leur
désobéissance la premiere offre



d’Alliance de la part de Dieu
créateur.

L’histoire du salut se montre comme
une grandiose pédagogie divine
aboutissant au Christ. Les prophetes,
dont la fonction est de rappeler
I’Alliance et ses exigences morales,
parlent tout spécialement de Lui, le
Messie promis. IIs annoncent
I’économie d’une nouvelle Alliance,
spirituelle et éternelle, inscrite dans
les coeurs : ce sera le Christ qui la
révélera, avec les Béatitudes et la
prédication de I’Evangile. Il
promulguera le commandement de
la charité, réalisation et
accomplissement de toute la Loi.

Jésus-Christ est simultanément
médiateur et plénitude de la
Révélation. Il est le Révélateur, la
Révélation et son contenu puisqu’il
est Verbe de Dieu fait chair. « A bien
des reprises et de bien des manieres,
Dieu, dans le passé, a parlé a nos



peres par les prophétes; mais, a la
fin, en ces jours ou nous sommes, il
nous a parlé par son Fils qu'il a établi
héritier de toutes choses et par qui il
a créé les mondes» (He 1, 1-2). Dieu,
en son Verbe, a tout dit, et de facon
concluante. «I’économie chrétienne,
étant I’Alliance Nouvelle et définitive,
ne passera donc jamais et aucune
nouvelle révélation publique n’est
des lors a attendre avant la
manifestation glorieuse de notre
Seigneur Jésus Christ (cf. 1 Tm 6, 14 ;
Tt 2,13). »[10] (cf. Catéchisme, 65-66).
La réalisation et la plénitude de la
Révélation se manifestent
particulierement dans le mystere
pascal de Jésus-Christ, c’est-a-dire
dans sa passion, sa mort et sa
résurrection. Il s’y montre comme la
Parole définitive dans laquelle Dieu a
manifesté la totalité de son amour de
bienveillance et a rénové le monde.
En Jésus-Christ, et en lui seul, Dieu
révele ’homme a lui-méme et lui fait



comprendre quelle est sa dignité et
sa tres haute vocation[11].

La foi en tant que vertu est la
réponse de ’homme a la révélation
divine, une adhésion personnelle a
Dieu dans le Christ, motivée par ses
paroles et par les ceuvres qu’il
réalise. La crédibilité de la révélation
s’appuie surtout sur la crédibilité de
la personne de Jésus dans toute sa
vie. Sa position de médiateur,
plénitude et fondement de la
crédibilité de la Révélation,
distinguent la personne de Jésus-
Christ de quelque autre « fondateur »
de religion que ce soit. Nul d’autre
que lui ne demande a ses disciples
d’avoir foi en lui, ni ne prétend étre
la plénitude et la réalisation de ce
que Dieu veut révéler a ’'homme. Les
autres « fondateurs » (si tant est
qu’ils se présentent comme tels)ne
font, au mieux, que se proposer



comme médiateurs afin que les
hommes connaissent une révélation.

* La transmission de la
Révélation divine

La Révélation divine est contenue
dans I’Ecriture Sainte et la Tradition,
qui constituent ensemble un dépot
unique de la Parole de Dieu[12], tout
en étant interdépendantes : la
Tradition transmet et interpréte
I’Ecriture qui, a son tour, vérifie et
valide ce qui est vécu dans la
Tradition[13] (cf. Catéchisme, 80-82).

La Tradition, fondée sur la
prédication des apotres, témoigne et
transmet de fagon vivante et
dynamique tout ce que I'Ecriture a
recueilli au moyen d’un texte fixé. «
Cette Tradition qui vient des Apotres
progresse dans I'Eglise, sous
I’assistance du Saint-Esprit ; en effet,
la perception des réalités aussi bien
que des paroles transmises s’accroit,
soit par la contemplation et I’étude



des croyants qui les méditent en leur
ceeur (cf. Lc 2, 19.51), soit par
I'intelligence intérieure qu’ils
éprouvent des réalités spirituelles,
soit par la prédication de ceux qui,
avec la succession épiscopale, ont
recu un charisme certain de veérité.
Ainsi I’Eglise, tandis que les siécles
s’écoulent, tend constamment vers la
plénitude de la divine vérité, jusqu’a
ce que soient accomplies en elle les
paroles de Dieu. »[14]

Les enseignements du Magistere,
ceux des Péres de I’Eglise, les priéres
de la Liturgie, la perception
commune qu'ont les fideles qui
vivent en grace de Dieu, sans oublier
des réalités quotidiennes comme
I’éducation dans la foi transmise par
les parents a leurs enfants ou de
personne a personne dans l’apostolat
chrétien, contribuent a la
transmission de la Révélation divine.
De fait, ce qui a été recu par les
apotres et que ceux-ci ont transmis a



leurs successeurs les évéques, «
comprend tout ce qui contribue a
conduire saintement la vie du peuple
de Dieu et & en augmenter la foi ;
ainsi 'Eglise perpétue dans sa
doctrine, sa vie et son culte et elle
transmet a chaque génération, tout
ce qu’elle est elle-méme, tout ce
qu’elle croit »[15]. La grande
Tradition apostolique est distincte
des diverses traditions théologiques,
liturgiques, disciplinaires, etc., dont
la valeur peut étre limitée, voire
provisoire (cf. Catéchisme, 83).

La double réalité de la Révélation en
tant que vérité et en tant que vie
implique que 'objet de la
transmission n’est pas uniquement
un enseignement mais aussi un style
de vie : doctrine et exemple sont
inséparables. Ce qui se transmet est,
effectivement, une expérience
vivante, celle de la rencontre avec le
Christ ressuscité et ce que cet
événement a signifié et signifie pour



la vie de chacun. C’est pourquoi, au
moment de parler de la transmission
de la Révélation, I’Eglise parle de
fides et mores, de la foi et des meeurs,
de la doctrine et de la conduite
personnelle.

* Le Magistére de I’Eglise,
gardien et interpreéte autorisé
de la Révélation

« La charge d’interpréter de fagcon
authentique la Parole de Dieu, écrite
ou transmise, a été confiée au seul
Magistére vivant de ’Eglise»[16],
C’est-a-dire aux évéques en
communion avec le successeur de
Pierre, ’évéque de Rome. Cette
charge du Magisteére de ’Eglise est un
service rendu a la Parole divine dont
le but est le salut des &mes. De la
sorte «ce Magistére n’est pas au-
dessus de la Parole de Dieu, mais il
est a son service, n’enseignant que ce
qui a été transmis, puisque par
mandat de Dieu, avec I’assistance de



I’Esprit Saint, il écoute cette Parole
avec amour, la garde saintement et
I’expose aussi avec fidélité, et puise
en cet unique dépot de la foi tout ce
qu’il propose a croire comme étant
révélé par Dieu. »[17] Les
enseignements du Magistere de
I’Eglise représentent le lieu le plus
important ou chercher la Tradition
apostolique : le Magistére est comme
la dimension sacramentelle de cette
tradition.

Ecriture Sainte, Tradition et
Magistére constituent donc une
unité, de sorte qu’aucune de ces
réalités ne peut subsister sans les
deux autres[18]. Le fondement de
cette unité est ’Esprit Saint, auteur
de ’Ecriture, protagoniste de la
Tradition vivante de I’Eglise et guide
du Magistere qu’il assiste de ses
charismes. Les communautés
ecclésiales issues de la Réforme, a
leur origine, n’ont voulu garder que
I’Ecriture (sola Scriptura) librement



interprétée par les fidéles. Un tel
choix a donné lieu a la grande
dispersion des confessions
protestantes. Il s’est révélé peu
soutenable, étant donné que tout
texte a besoin du contexte dans
lequel il a surgi, concrétement d’une
Tradition, pour pouvoir étre lu et
interprété. Le fondamentalisme
sépare lui aussi I’Ecriture de la
Tradition et du Magisteére. Il cherche
erronément a maintenir I'unité
d’interprétation en s’accrochant de
maniere exclusive au sens littéral (cf.
Catéchisme, 108).

Lorsqu’elle enseigne le contenu du
dépot de la Révélation, I’Eglise jouit
d’une infaillibilité in docendo, fondée
sur les promesses de Jésus-Christ
concernant son indéfectibilité : elle
ne peut faillir dans sa mission de
salut recue de Dieu (cf. Mt 16, 18 ; Mt
28,18-20; Jn 14, 17.26). Ce magistéere
infaillible s’exerce :



a) quand les évéques se réunissent
en concile cecuménique en union
avec le successeur de Pierre, téte du
collége épiscopal ;

b) quand le pape promulgue une
veérité ex cathedra, ou engage
clairement son autorité de vicaire du
Christ en raison des termes ou du
genre de document employés en
promulguant un enseignement
spécifique qu’il considére nécessaire
au bien du Peuple de Dieu ;

c) quand les évéques de I'Eglise, en
union avec le successeur de Pierre,
sont unanimes pour professer la
méme doctrine ou enseignement,
sans étre nécessairement réunis en
un méme lieu.

Quoique la prédication d’un évéque
proposant isolément un
enseignement spécifique ne jouisse
pas du charisme de l'infaillibilité, les
fideles sont néanmoins également
obligés a une obéissance



respectueuse et a observer les
enseignements provenant du College
épiscopal ou du Pontife Romain,
meéme si ces doctrines ne sont pas
formulées de fagon définitive et
irréformable[19].

* Le dépot de la Révélation est
immuable

L’enseignement dogmatique (du grec
dogma : opinion, décision) de I'Eglise
est présent des les premiers siécles
de son existence. Les contenus
principaux de la prédication
apostolique ont été mis par écrit,
donnant origine aux professions de
foi requises de tous ceux qui
recevaient le baptéme, contribuant
ainsi a définir 'identité de la foi
chrétienne. Les dogmes se
multiplient & mesure que I’Eglise se
développe dans I’histoire, non pas
parce que la doctrine change ou
augmente, mais pour contrer les
erreurs etsoutenir la foi du peuple de



Dieu au moyen des
approfondissements opportuns, en
définissant des aspects de cette
méme foi de fagon claire et précise.
Quand le Magistére de I'Eglise
propose un nouveau dogme, il ne
crée rien de nouveau. Il ne fait
qu’expliciter ce qui se trouve déja
contenu dans le dépot révélé. « Le
Magistére de ’Eglise engage
pleinement ’autorité recue du Christ
quand il définit des dogmes, c’est-a-
dire quand il propose, sous une
forme obligeant le peuple chrétien a
une adhésion irrévocable de foi, des
vérités contenues dans la Révélation
divine ou des vérités ayant avec
celles-1a un lien nécessaire

» (Catéchisme, 88).

L’enseignement dogmatique de
I’Eglise, comme par exemple la
teneur des articles du Credo, est
immuable étant donné qu’il
manifeste le contenu d’une
Révélation recue de Dieu et non pas



faite par les hommes. Les dogmes,
pourtant, ont admis et admettent un
développement homogéne, soit parce
que la connaissance de la foi
s’approfondit avec le temps, soit
parce que dans des cultures et
époques différentes se font jour de
nouveaux problemes auxquels le
Magistére de ’Eglise doit apporter
des réponses en accord avec la
parole de Dieu, en explicitant tout ce
qui est implicitement contenu en
elle[20].

Fidélité et progres, vérité et histoire
ne sont pas des réalités en conflit
dans leur rapport a la
Révélation[21] : Jésus-Christ, étant la
Vérité incréée, est aussi le centre et
I’accomplissement de I’histoire;
I’Esprit Saint, auteur du dépot de la
Réveélation, est le garant de sa
fidélité. Il est en outre Celui qui guide
I’approfondissement qui en est fait
au long de I’histoire, conduisant les
croyants a « la vérité tout entiere



» (cf. Jn 16, 13). « Méme si la
Révélation est achevée, elle n’est pas
completement explicitée ; il restera a
la foi chrétienne d’en saisir
graduellement toute la portée au
cours des siécles » (Catéchisme, 66).

Les facteurs de développement du
dogme sont les mémes que ceux qui
font progresser la Tradition vivante
de I’Eglise: la prédication des
évéques, I’étude des fidéles, la
méditation de la parole de Dieu,
I’expérience des choses spirituelles,
I’exemple des saints. Fréquemment,
le Magistere recueille et enseigne de
maniere autorisée des choses qui,
précédemment, avaient été étudiées
par les théologiens, crues par les
fideéles, préchées et vécues par les
saints.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Bibliographie de base



Catéchisme de I’Eglise catholique,
50-133.

Concile Vatican II, constitution Dei
Verbum, 1-20.

Jean-Paul II, encyclique Fides et ratio,
14 septembre 1988, 7-15.

[1] Concile Vatican II, constitution Dei
Verbum, 2

[2] Concile Vatican II, constitution Dei
Verbum, 3 ; Jean-Paul II, encyclique
Fides et ratio, 14 septembre 1988, 19

[3] Cf. Concile Vatican I, constitution
Dei Filius, 24 avril 1870, DH 3004

[4] Concile Vatican II, constitution
Lumen gentium, 2-4 ; décret Ad
gentes, 2-4

[5] Cf. Concile Vatican II, constitution
Dei Verbum, 2



[6] Concile Vatican II, constitution Dei
Verbum, 11

[7] Ibidem

[8] On peut trouver des éléments
intéressants pour une correcte
interprétation de la relation avec les
sciences dans les encycliques de
Léon XIII, Providentissimus Deus, du
18 novembre 1893 ; Benoit XV,
Spiritus paraclitus, du 15 septembre
1920 ; Pie XII, Humani generis, du 12
juillet 1950

[9] Concile Vatican II, constitution Dei
Verbum, 3

[10] Concile Vatican II, constitution
Dei Verbum, 4

[11] Cf. Concile Vatican II,
constitution Gaudium et spes, 22

[12] « Permettez-moi cette insistance
réitérée : les vérités de foi et de
morale ne se déterminent pas a la



majorité des voix, mais elles
composent le dépot — depositum fidei
—remis par le Christ a tous les fideéles
et confié, quand a son exposition et a
son enseignement autorisé, au
Magistére de 1'Eglise ». Saint
Josémaria Escriva, homélie La fin
surnaturelle de Z’Eglise, dans Aimer
I’Eglise, 15

[13] Concile Vatican II, constitution
Dei Verbum, 9

[14] Concile Vatican II, constitution
Dei Verbum, 8

[15] Ibidem. . Cf. Concile de Trente,
décret Sacrosancta, 8 avril 1546, DH
1501

[16] Concile Vatican II, constitution
Dei Verbum, 10

[17] Ibidem.

[18] Cf. ibidem.



[19] Concile Vatican II, constitution
Lumen gentium, 25 ; Concile Vatican I,
constitution Pastor ceternus, 18 juillet
1870, DH 3074

[20] « Donc, que croissent et que
progressent largement l'intelligence,
la science, la sagesse, tant celle des
individus que celle de la collectivité,
tant celle d'un seul homme que celle
de 'Eglise tout entiére, selon les ges
et selon les générations! mais a
condition que ce soit exactement
selon leur nature particuliére, c'est-a-
dire dans le méme dogme, dans le
méme sens, et dans la méme pensée
». Saint Vincent de Lérins,
Commonitorium, 23

[21] Jean-Paul II, encyclique Fides et
ratio, 14 septembre 1988, 11-12, 87

pdf | document généré
automatiquement depuis https://


https://opusdei.org/fr-lu/article/la-revelation/

opusdei.org/fr-lu/article/la-revelation/
(23/01/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/article/la-revelation/

	Thème 2 - La Révélation

