
opusdei.org

La pensée de saint
Paul

Nous publions le 4ème article
de Joseph Grifone sur saint
Paul.

29/10/2008

L’intuition fondamentale

Lorsqu’on pense à saint Paul, la
première idée qui vient à l’esprit est
son infatigable activité missionnaire ;
cependant le plus important dans
son œuvre est d’avoir jeté les bases
de la compréhension du mystère du
Christ. Sur le chemin de Damas, il a 



vu dans ses grands traits le plan de
Dieu qui se réalisait en Jésus de
Nazareth.

Ce fut comme un éclair qui illumina
tout. Dans une très belle image, Paul
compare lui-même la lumière qui se
fit dans son âme à la lumière de la
première Création qui rejeta les
ténèbres pour irradier tout l’Univers
(2 Co 4,6). Tout le mystère chrétien
tel que nous le connaissons se
présenta à lui dans ses grandes
lignes, encore en germe sans doute,
mais déjà suffisamment structuré
pour pouvoir éclairer de sa propre
lumière tous les aspects de la réalité.
Au cours de sa vie, sa pensée prendra
diverses orientations, elle
développera certains aspects suivant
les besoins et les situations
auxquelles il se verra confronté, mais
tout sera toujours vu et compris
selon cette intuition première : le
Christ crucifié et ressuscité est le Fils
de Dieu, le centre et le sommet de



tout, vivant maintenant auprès du
Père, mais vivant aussi en chacun
des fidèles.

Si l’on veut comprendre saint Paul,
c’est toujours à cette intuition
première qu’il faut revenir, comme il
le fait d’ailleurs lui-même. On voit
alors qu’elle est présente dans toutes
ses lettres, qu’elle constitue le fil
conducteur de sa pensée et permet
de donner une réponse aux
questions et aux problèmes qui se
présentent. Ainsi aux
Thessaloniciens qui s’inquiètent du
sort éternel de leurs défunts, il
présente le retour glorieux du Christ
qui les amènera pour être avec lui
pour toujours. La première lettre aux
Corinthiens peut sembler décousue,
les sujets traités étant sans lien entre
eux, mais c’est le même principe qui
permet de donner une réponse aux
différentes questions : être en
communion avec le Christ (1 Co 1,9).
Alors tout s’éclaire, que ce soit pour



corriger les abus, pour conseiller sur
la virginité et le mariage, pour
mettre en garde contre la fausse
sagesse ou pour annoncer la gloire
de ceux qui ressusciteront dans le
Christ. Aux Galates qui s’étaient
laissé fasciner par les théories des
judaïsants, Paul met sous les yeux la
figure du Christ crucifié, en leur
rappelant qu’ils ne font qu’un avec le
Christ (3,28) ; et il leur propose
l’exemple de sa propre vie qui s’est
effacée, qui ne vit plus, car le Christ
vit en lui (2,20).

On peut analyser ainsi toutes les
lettres de saint Paul – ce que nous
ferons dans les prochains articles – et
l’on peut voir que la lumière de la
première intuition brille et inspire
toute sa pensée, laquelle se déploie
avec une aisance et avec une richesse
toujours renouvelée. Ce qui est
intéressant de noter ici est que cela
est vrai non seulement des grandes
épîtres que la critique attribue



unanimement à saint Paul, mais
aussi des lettres que l’on appelle 
deutéro-pauliniennes. L’intuition
christologique fondamentale est si
présente, leur unité d’inspiration est
si forte et si clairement « paulinienne
» que, quelle que soit l’idée que l’on
se fait sur leur composition, on ne
peut douter que nous nous trouvons
encore, d’une certaine manière, face
à saint Paul. Même la constatation
d’une incontestable évolution et
comme d’un achèvement de sa
pensée – en particulier pour l’épître
aux Éphésiens et pour les Lettres
Pastorales – n’efface pas cette
impression. La perspective d’une
possible rédaction par des cercles
pauliniens nous fait même toucher
du doigt l’atmosphère des premières
communautés chrétiennes, où le
mystère du Christ, pénétré par saint
Paul, commençait à montrer les
signes de son extraordinaire
fécondité, comme une semence qui



générait les premières fleurs et les
premiers fruits.

La place de saint Paul dans la
transmission de la foi

Ce point est important. Il nous
permet, en effet, de situer d’une
manière plus précise la place très
particulière que saint Paul occupe
dans la transmission de la foi
chrétienne. On dit parfois que Paul a
été le premier « théologien » du
christianisme. On peut souscrire à
cette affirmation à condition d’en
préciser certains aspects.

Tout d’abord Paul n’est pas un «
théologien » au sens où on l’entend
généralement. Il ne s’est pas mis à la
tâche dans le souci de construire un
corps de doctrine harmonieux, il n’a
pas cherché à systématiser, à
disposer ses idées dans un ordre
logique. Il n’est devenu écrivain que
par nécessité, pour répondre aux
besoins des églises. Ses écrits sont



des tranches de vie, son
christianisme est vécu autant que
pensé et son souci est moins de livrer
une réflexion personnelle que de
transmettre une inspiration divine.

D’autre part, l’autorité dont il est
investi ne tient pas à son génie
théologique. Paul a toujours affirmé
que sa vision du mystère du Christ
n‘était pas le fruit de sa propre
réflexion, mais d’une lumière venant
de Dieu. À ceux qui mettent en cause
son évangile, il déclare avec force
qu'il ne tient pas le message qu’il
annonce d’un mandat des Apôtres,
mais du Christ lui-même : L’évangile
que je vous ai prêché ne doit rien à
l’inspiration humaine. Ce n’est pas
non plus d’un homme que je l’ai
appris, mais c’est par une révélation
de Jésus-Christ (Ga 1,11-12). Avec
fermeté il s’efface devant le message
qu’il transmet : Si nous-même, si un
ange venait du Ciel pour vous



annoncer un évangile différent, qu’il
soit anathème (Ga 1,8).

Il est intéressant de noter que Paul
ne se rendit à Jérusalem pour
rencontrer Pierre que trois ans après
sa conversion. Lui-même, dans la
lettre aux Galates (1,18), attire
l’attention sur ce délai, sans doute
intentionnellement : s’il se rend à
Jérusalem pour rencontrer Pierre ce
n’est pas pour être sûr de
l’orthodoxie de sa doctrine – de cela
il n’a aucun doute – mais dans un
souci d’unité avec les Apôtres et sans
doute aussi pour compléter sa vision
du Christ glorieux avec les souvenirs
directs de ceux qui l’avaient connu
dans l’humilité de sa condition
humaine.

Aussi, dans la transmission de la foi,
Paul n’est pas un simple interprète
aussi autorisé soit-il. Ce serait une
erreur de considérer Paul comme un
rabbin qui aurait scruté avec une



extraordinaire perspicacité le plan
de Dieu. Lui appliquer sans plus la «
méthode historique », chercher ses
sources et ses racines, peut fausser
dès le départ la perspective. Paul est
à la source : il n’est pas un simple
maillon. Ce qui ne veut pas dire qu’il
demeure à l’extérieur et comme
autonome par rapport à la tradition
qui se développe à Jérusalem autour
des Apôtres. Paul est à la source : il
n’est pas la source. La source est
Dieu, le Christ qui se révéla à lui sur
le chemin de Damas, et Paul recueille
directement l’eau vive de sa
manifestation. Si l'on veut pénétrer
la « pensée » de Paul il faut toujours
avoir cela présent à l'esprit. La
méthode historique en revanche sera
nécessaire lorsqu’il s’agira d’établir
la continuité de Paul avec la tradition
de Jérusalem, ce que nous ferons
dans les prochains articles.

La « théologie » de saint Paul



Ces remarques précisées, on peut
dire à juste titre que Paul a été un
grand « théologien ». Même si ses
écrits sont des écrits de circonstance
et non pas des "traités", il est
incontestable qu’ils traduisent une
réflexion et un effort de
compréhension du mystère de Jésus
de Nazareth. Parallèlement à saint
Jean, Paul a été le premier à avoir
médité et approfondi le donné brut
de la foi.

Dans la tradition que les évangiles
recueillent, Jésus se tient
mystérieusement au seuil entre
l’humiliation et la gloire. Il se
présente, sans doute, de manière à ce
qu’on le reconnaisse comme le Fils
de Dieu, comme le Messie annoncé
en qui se sont réalisées les anciennes
prophéties, souffrant comme Israël et
ressuscité dans la gloire : mais tout
cela est encore « nouveau », comme
un diamant brut qui, dans la
pénombre, répand déjà des éclairs.



Or, ces relations mystérieuses et
apparemment contradictoires entre
l’exaltation et la kénose du Christ,
c’est à Paul qu’il revient de les avoir
explorées, d’en avoir dénoué les fils,
d’avoir explicité le sens et la
cohérence. La malédiction du
Deutéronome – « maudit soit celui qui
pend du bois» (Dt 21,23) – devait se
dresser comme un mur mystérieux,
un défi à la foi humble et sincère de
ceux qui confessaient Jésus comme 
Seigneur et Fils de Dieu. Cet obstacle
Paul l’affronte en assumant avec
décision et audace les termes du
paradoxe. La lumière du Christ qui
s’est faite en lui disperse avec une
facilité surprenante les ombres et les
hésitations : si le Christ est le
Seigneur dans sa gloire et si le Christ
est crucifié, alors c’est que la Croix
n’est plus le paradigme de l’abjection
et de la malédiction, mais la marque
de sa gloire et le signe du salut. Le
Christ s’est fait malédiction pour
nous, dit-il aux Galates, pour que nous



soyons sauvés de la malédiction
(3,13). Et c’est comme un défi qu’il
lance aux spéculations de la sagesse
humaine, lorsqu’il proclame : Nous
prêchons, nous, un Christ crucifié,
scandale pour les Juifs et folie pour les
païens (1 Co 1, 23-24). Et à ceux qui se
glorifient de porter dans leur chair le
signe de la circoncision et d’être les
héritiers de la promesse, il dit
fièrement : moi c’est de la Croix du
Christ que je me glorifie (cf. Ga 6,14).

Nous sommes ici au cœur de la
théologie paulinienne : l’obstacle de
Dt 21,23 est surmonté et les croyants
peuvent professer, avec liberté, leur
foi en le Messie crucifié (Ga 5,12).
Cette audacieuse herméneutique de
l’Écriture, notons-le à nouveau, n’est
pas le fruit d’une élaboration
spéculative, mais une vérité
lumineuse qui s’impose à l’esprit de
Paul à partir de la connaissance qu’il
a reçue du mystère du Christ.



Le paradoxe de la Croix étant
surmonté, toute la pensée de Paul se
développe d’une manière cohérente
et harmonieuse. L’exposer en
quelques lignes, c’est exposer en
quelques lignes les axes
fondamentaux de la pensée
chrétienne. Ce qui aujourd’hui
apparaît comme le fil naturel du
discours chrétien trouve ses
premières formulations dans son
enseignement :

….Par le péché d’Adam, le péché est
entré dans le monde et, avec le péché,
la grande misère de la condition
humaine. Mais Dieu a envoyé son
propre Fils, qui, tout en étant de
condition divine, s’est fait en tout
semblable aux hommes, hormis le
péché. Par son sacrifice sur la Croix
l’humanité a été sanctifiée ; en sa
résurrection nous vivons en lui une
vie d’enfants de Dieu. L’Ancienne Loi a
accompli son rôle nous amenant
jusqu’au Christ : maintenant c’est par



le Christ que nous trouvons le salut.
Lui qui reviendra à la fin des temps et
entraînera les justes dans son sillage
pour la gloire éternelle.

Cela est si familier aux chrétiens de
toutes les époques, que l’on peut
avoir l’impression de ne rien dire ou
de rien apprendre de nouveau. En
fait, comme nous le verrons dans les
prochains articles, Paul non
seulement a mis en évidence les
grandes lignes du dessein de Dieu,
mais il en a tiré aussi les
conséquences sur le plan pratique et
il a fondé les bases d’une réflexion
qui, au cours des siècles, se
développera en un solide corps
doctrinal d’une vitalité et d'une
fécondité extraordinaires.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-lu/article/la-pensee-de-saint-paul/


opusdei.org/fr-lu/article/la-pensee-de-
saint-paul/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/la-pensee-de-saint-paul/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-pensee-de-saint-paul/

	La pensée de saint Paul

