opusdei.org

La passion pour la
vérité

Dans une époque ou le
relativisme a convaincu de
nombreuses personnes de
I'impossibilité de connaitre la
vérité, sa recherche devient
pour les chrétiens une tache
nécessaire, pour la transmettre
avec joie.

21/06/2007

Il aima la vérité de maniere
désintéressée. Il la chercha partout
ou elle pouvait se manifester, en
mettant le plus possible en évidence



son universalité. En lui, le magistéere
de I’Eglise a reconnu et apprécié la
passion pour la vérité ; sa pensée,
précisément parce qu’elle s’est
toujours maintenue dans la
perspective de la vérité universelle,
objective et transcendante, a atteint «
des sommets auxquels 'intelligence
humaine n’aurait jamais pu penser
[1] ».

Ces mots de Jean Paul II concernent
saint Thomas d’Aquin et constituent
un éloge significatif d’un grand saint,
tout en montrant combien I'Eglise
apprécie le don de l'intelligence.

D’apres Jean Paul I, reprenant une
expression de Paul VI, « c’est donc
avec raison qu’il peut étre défini
comme « apotre de la vérité ».
Précisément parce qu’il cherchait la
vérité sans réserve, il sut, dans son
réalisme, en reconnaitre I’objectiviteé.
Sa philosophie est vraiment celle de



I’étre et non du simple apparaitre »

[2].

Louer la finesse philosophique et
théologique d’un saint suppose aussi
vanter une attitude déterminée face
a la vérité : 'amour, la passion, sa
recherche, I’'ouverture et la
reconnaissance.

Une partie de la mission de I’Eglise
consiste a allumer et a inculquer
dans l’esprit des chrétiens et de tous
les hommes I’élan et la tension vers
la vérité. Telle a été la visée
constante du magistére de Jean Paul
IT — dont les encycliques Fides et
ratio ou Veritatis splendor sont des
exemples clairs — et telle fut aussi
I’attitude de Benoit XVI lorsque, des
les premiers jours de son pontificat,
il encouragea tous les hommes a ne
pas se laisser dominer par une
mentalité relativiste, qui n’est rien
d’autre qu’une facon de renoncer a
approfondir les vérités qui donnent



un sens a la vie, avec le
rétrécissement correspondant de
I’horizon vital.

Le relativisme, auquel celui qui allait
devenir le pape Benoit XVI se référait
comme « le probleme central de la
foi chrétienne » [3] il y a quelques
années, concerne l'attitude avec
laquelle la conscience
contemporaine — croyante et non
croyante — se place face a la vérité.
Le relativisme est plut6t une
approche de la vie qui regoit
facilement un statut officiel dans la
culture et impreégne les relations
sociales entre les hommes. Il n’est
pas tant un systéeme philosophique
ou un corps doctrinal qu’un style de
pensée qui évite de parler en termes
de vérité et d’erreur, puisqu’on ne
reconnait pas une instance de
validité objective sur des jugements
concernant des realités qui
transcendent ce que chacun peut



voir et toucher : Dieu, I’dme, méme le
plus intime but de 'amour.

Cette attitude, en plus, comporte une
facon d’agir qui manifeste une
perplexité de fond face a la réalité :
puisque je ne peux rien connaitre en
termes définitifs, je ne peux non plus
prendre des décisions entrainant un
don de moi indiscutable et pour
toujours. Tout peut changer, tout est
provisoire.

Au fond, selon cette prise de position,
ce que nous pouvons connaitre et
affirmer sur les réalités divines et
celles qui concernent le sens de la vie
est si imparfait et si relatif que nos
mots n’ont aucun contenu en rapport
avec la vérité.

Dans cette perspective, toute
tentative d’échapper a la méthode de
calcul et de controle des sciences
expérimentales, seule source
autorisée du savoir, est illusoire ou
déclarée simplement comme un



retour a la connaissance pre-
scientifique, ou la ré-instauration
d’antiques mythologies.

Vérité et liberté

Le relativisme cherche donc a
imposer une attitude existentielle : si
je ne peux arriver a aucune
conclusion certaine, essayons tout au
moins d’établir un chemin — une
méthode — nous permettant
d’atteindre la plus grande quantité de
bonheur possible dans notre pauvre
monde ; un bonheur qui, en raison
de la dynamique méme des faits —
contingents et finis — sera
fragmentaire et limité.

Logiquement, ce qui importe le plus
ici est d’éluder le probleme de la
veérité : n’importe quelle opinion a
droit de cité dans notre culture
pourvu qu’elle ne se présente pas
comme prétendant a I'universalité,
comme une explication —



tendanciellement — compléte sur
Dieu et le monde.

Ainsi, les vérités religieuses restent a
la merci de la préférence du moment
ou du gout personnel, réduites a des
questions d’opinion — pour certains
peut-étre des questions privilégiées
dans le supermarché des croyances
et des présomptions, assaisonnées et
vendues au rayon du surnaturel — et
dépourvues de rationalité,
précisément parce qu’elles ne
peuvent pas étre validées selon les
criteres de la science expérimentale.

De cette facon, le relativisme devient
la justification vitale, et non
théorique, pour mener une existence
vivable dans un monde privé
d’épaisseur. Quelle meilleure
garantie pour que tous les hommes
puissent étre en bonne entente entre
eux qu'un monde sans verité ?

Dans beaucoup de nos sociétés, une
conception faible de la raison a vu le



jour comme présupposé nécessaire
de la démocratie et de la
cohabitation : dans une société
multiculturelle, multiethnique et
multireligieuse, défendre 'existence
de vérités conduit au conflit et a la
violence, étant donné que ceux qui
sont convaincus de I’existence de ces
veérités sont soupconnés de vouloir
imposer — de maniére
fondamentaliste, disent-ils —
quelque chose qui n’est qu'une
simple opinion.

Or, curieusement, c’est le contraire
qui arrive. Le manque de sensibilité
pour la vérité, pour la recherche de
réponses sur la réalité des choses et
le sens de sa propre vie, comporte la
déformation, voire la corruption, de
I’'idée et de ’expérience de la liberté.
Il n’est pas étonnant que la
consolidation sociale et 1égale de
comportements cohérents avec le
relativisme soit toujours fondée sur



un prétendu « droit de conquéte » de
la liberté.

Sans doute la liberté politique a-t-elle
été une des grandes conquétes de
I’époque moderne. Et, cependant, la
liberté n’est pas un absolu chez
I’homme, bien au contraire : elle est
liée, en premier lieu, a la nature
humaine.

Si elle est déconnectée de la raison et
de ’ensemble de I’homme, au point
d’étre congue comme un « pouvoir
tout désirer » et « mettre en pratique
tout ce qu’on désire », a la fin il se
trouve que « le désir propre est
I'unique norme de nos actions » [4].

Nous sommes tous conscients que
nous n’agissons pas uniquement mus
par lenvie. La réalité elle-méme nous
oriente déja et nous suggere des
motifs pour agir. Personne n’achéte
de la confiture uniquement a cause
de la forme du pot ; une bonne
maitresse de maison commence par



poser avant des questions, se
renseigne, lit la notice... et ensuite
fait son choix. Et dans son choix —
I’exemple est banal mais indicatif —
elle avance des raisons : le
pourcentage de fruit, sa qualité, son
origine, s’il s’agit d’un produit « bio »,
si du sucre a été ajouté ou non, etc.
La liberté n’est pas une puissance
absolue, elle a ses limites : elle est liée
au bien intégral de ’homme, c’est-a-
dire a sa vérité.

Il semblerait plutdt que sous
I’accusation de fondamentalisme
lancée contre beaucoup de chrétiens
qui veulent étre cohérents avec leur
foi se dissimule ’authentique
fondamentalisme : celui de la
faiblesse des convictions, d’autant
plus dangereux qu’il se cache sous le
masque de la tolérance.

En tout cas, en argumentant de facon
positive, il faudrait préciser que cette
accusation mélange les deux plans :



celui des convictions personnelles
sur la vérité et celui de sa réalisation
dans le domaine politique.

Etre persuadé d’une vérité
n’implique pas nécessairement
vouloir I'imposer aux autres. Par
conséquent, devant ’accusation de
despotisme — plus ou moins
implicite — adressée a tous ceux qui
défendent la valeur de la vérité
comme un bien auquel la personne
ne peut pas renoncer, il faut dire que
ledit despotisme ne vient pas de la
reconnaissance de vérités absolues et
universelles, mais du manque de
respect de la liberté.

L’estime pour les idées contraires et,
surtout, pour les personnes qui les
soutiennent ne nait pas de la
faiblesse de ses propres croyances, ni
d’une disposition a mettre en doute
n’importe quelle conviction ; c’est le
contraire qui arrive : pour qu’une
authentique attitude de respect



envers tous existe, quelque vérités
universellement acceptées et « non
négociables » sont nécessaires, a
commencer par la reconnaissance de
la dignité de tout étre humain,
présupposé du respect de sa liberté.

Plus nous sommes fortement
convaincus de cette vérité — qui, a
nous chrétiens, semble si évidente,
parce que nous avons compris que
tous les hommes sont les enfants du
méme Pére — plus il sera possible
que le respect de tous soit garanti, y
compris de ceux qui ne partagent pas
ce principe.

De fait, si ’'on n’admet pas
I'universalité des droits de I’homme
ni la validité objective qui en est le
support — la dignité de chaque
personne —, ils ne seront pas non
plus exigibles pour tous les citoyens
et ’exercice arbitraire du pouvoir ne
pourra pas étre évité, si bien que la



démocratie elle-méme sera sans
défense face a ses propres abus.

Le probléme du relativisme se trouve
au coeur méme de ’homme. Il aura
beau aspirer a disposer d’'une
autonomie sans lien ni limite, il
souhaitera toujours connaitre le sens
de sa vie, désir qui va de pair avec les
questions sur Dieu et le salut.

Le Seigneur proclama que ce n’est
pas de pain seul que vivra ’homme,
mais de toute parole qui sort de la
bouche de Dieu [5] ; le désir naturel
de savoir et la faim de la parole
divine sont inextinguibles et
personne ne pourra les faire
disparaitre de la vie humaine : Ainsi
en est-il de la parole qui sort de ma
bouche, elle ne revient pas vers moi
sans effet, sans avoir accompli ce que
j’ai voulu et réalisé ’objet de sa
mission [6].

Rendre aimable la vérité



La vérité est aimable en soi et,
cependant, nous pouvons parfois la
défendre d’'une maniere un tant soit
peu antipathique. Il est certain que
quelques vérités dérangent ceux qui
les écoutent et qu’une vie cohérente
n’est une chemin facile pour
personne ; la vérité n’en a pas moins
une force d’attraction que nous ne
devons pas occulter.

Pour montrer la splendeur de la
vérité, il convient en premier lieu de
faire I’effort de la rechercher, de la
connaitre et de la contempler, y
compris par I’étude et la formation.
Sion aime vraiment la vérité, il est
plus facile de ’exprimer avec don de
langues et de la rendre visible par sa
propre vie.

Un aspect du service de la vérité
consiste a saisir la spécificité des
différentes situations, afin de trouver
les voies appropriées pour



communiquer son attrait et inviter
les autres a la chercher.

I1 est parfois plus facile d’employer
un ton négatif que d’essayer de
connaitre ses interlocuteurs afin de
chercher la meilleure maniere
d’expliquer les choses ; mais, sans
aucun doute, ce beaucoup moins
efficace.

Montrer I’amabilité de la vérité est
une tache qui nous convient fort
bien, a nous chrétiens, parce que
nous savons que 'amour et la vérité
s’identifient. La récente encyclique
du saint-pére est déja une réponse au
défi qu’il a lancé lui-méme les jours
qui ont précédé son élection, et dans
d’autres écrits antérieurs, ou —
comme nous ’avons déja dit — il a
qualifié le relativisme de « probléeme
central de la foi ».

Sile relativisme est une attitude qui
refuse la rencontre avec la vérité de
peur de perdre la liberté et le



bonheur, ne sera-ce pas la charité qui
pourra réconcilier vérité, liberté et
bonheur ? « La vérité et ’amour sont
identiques. Cette proposition — prise
dans toute sa profondeur — est la
garantie supréme de la tolérance ;
d’un rapport a la vérité dont la seule
arme est elle-méme et qui est, de ce
fait, amour. » [7]

Le saint-pere, dans les premiers
points de sa premiére encyclique,
pose une interrogation qui décrit
lattitude un peu défensive de
beaucoup face a la vérité, en
I’'occurrence face a quelques vérités
morales affirmées par I'Eglise : «
L’Fglise, avec ses commandements et
ses interdits, ne nous rend-elle pas
amere la plus belle chose de la vie ?
N’éléve-t-elle pas des panneaux
d’interdiction justement la ou la joie
prévue pour nous par le Créateur
nous offre un bonheur qui nous fait
golter par avance quelque chose du
Divin ? » [8]



Rendre aimable la vérité consiste
précisément a montrer qu’on trouve
davantage de bonheur a vivre la
veérité qu’a essayer de ’esquiver.
Lorsque tu te lances dans lapostolat,
Sois convaincu qu’il s’agit toujours de
rendre les gens heureux, tres
heureux : la Vérité est inséparable de
la joie authentique [9].

Rendre aimable la vérité est une
bonne définition de ’apostolat, ou
amour et vérité se rejoignent. Une
veérité crue et sans charité deviendra
antipathique, voire inaccessible,
parce que les vérités décisives pour
I’existence « sont atteintes non
seulement par une voie rationnelle,
mais aussi par ’abandon confiant a
d’autres personnes, qui peuvent
garantir la certitude et I’authenticité
de la vérité méme » [10].

Nous les chrétiens, nous servons la
veérité surtout lorsque nous
I’accompagnons et ’enveloppons de



la charité du Christ, par la sainteté de
notre vie qui suppose, entre autre, de
savoir accueillir tout le monde.

Saint Josémaria aimait la vérité et la
liberté ; c’est pourquoi il enseignait
que la vérité, on ne I'impose pas,
mais on la propose. Est-ce que tu te
sentirais le dépositaire du bien et de la
vérité absolue et, par voie de
conséquence, investi d’un titre
personnel ou d’un droit a déraciner le
mal a tout prix ? — Tu n’arrangeras
rien de la sorte : non, tu ne réussiras
que par Amour et en'y mettant de
PAmour ! en te rappelant que P’Amour
t’a pardonné et qu’il te pardonne
beaucoup de choses [11].

[’ambiance ou I’on apprend a aimer
la vérité n’est pas une ambiance
d’affrontement, avec des vainqueurs
et des vaincus. L’amitié, la joie,
I’affection et ’esprit de service
convainquent, meuvent, éclairent,
préparent ’esprit a briser les murs



du relativisme qui ferment
I'intelligence a la considération de la
verité. « La meilleure défense de
Dieu et de ’homme consiste
justement dans ’'amour. » [12]
L’ambiance qui rend la confiance que
la vérité peut étre retrouvée et qui
prépare a ’accueillir et a 'aimer,
C’est la cohérence de sa propre vie.

Parmi des personnes qui n’ont pas
connu le Christ, il ne manque pas de
témoins passionnés et cohérents de
la vérité. Pensons aux témoignages
qui nous sont parvenus sur Socrate,
un des plus grands chercheurs de la
vérité que Jean Paul II cite dans
I’encyclique Fides et ratio : ses
propos, mais surtout son attitude
cohérente jusqu’a la mort, ont
marqué le pensée philosophique
depuis plus de deux mille ans [13].

A plus forte raison les chrétiens
peuvent témoigner de la Vérité non
seulement par leur intelligence,



cultivée grace a la lecture, a I’étude et
a la réflexion, mais aussi par les
vertus qui refletent le Christ, vérité
faite vie.

L’atmospheére de la société [...]
requiert une nouvelle fagcon de vivre et
de propager la vérité éternelle de
’Evangile. Au beau milieu de la
société, du monde, les enfants de Dieu
doivent rayonner par leurs vertus,
comme des lampes dans 'obscurité —
quasi lucernce lucentes in caliginoso
loco [14].

Le Christ nous a enseigné la Vérité
sur Dieu en mourant sur la Croix. Les
saints ont rendu crédible le fait que
Dieu est amour en livrant leur vie
par amour de Dieu et des autres.
I’Eglise ne cesse de s’engager dans la
tache d’éclairer le monde et de le
sortir des ténebres d’une vie sans
vérité ni sens. n

[1] . Jean Paul II, Litt. enc. Fides et
ratio, 14 septembre 1998, n° 44.



[2] . Ibid. Cf. Paul VI, Litt. apost.
Lumen Ecclesiee, 20 novembre 1974,
n° 8.

[3] . ]J. Ratzinger, Foi, vérité et
tolérance, 2e édition en espagnol, p.
105.

[4] . Ibid., p. 201.
[5]. Mt 4, 4.
[6] . Is 55, 11.

[7] . ]. Ratzinger, Foi, vérité et
tolérance, 2e édition en espagnol, p.
199.

[8] [8]. Benoit XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n° 3.

[9] [9]. Sillon, n° 185.

[10] . Jean Paul II, Litt. enc. Fides et
ratio, 14 septembre 1998, n° 33.

[11] . Sillon, n° 824.



[12] . Benoit XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n° 31.

[13] . Cf. Jean Paul II, Litt. enc. Fides
et ratio, 14 septembre 1998, n° 26.

[14] . Sillon, n° 318.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/la-passion-
pour-la-verite/ (07/02/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/article/la-passion-pour-la-verite/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-passion-pour-la-verite/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-passion-pour-la-verite/

	La passion pour la vérité

