
opusdei.org

Homélie : La mort du
Christ, vie du
chrétien

"La Semaine Sainte ne peut pas
être qu’un simple souvenir
puisqu’elle est la considération
du mystère de Jésus-Christ qui
se prolonge dans nos âmes: le
chrétien est tenu d’être alter
Christus, ipse Christus, un autre
Christ, le Christ lui-même” Voici
l’homélie La mort du Christ, vie
du chrétien que l’on trouve
dans Quand le Christ passe,
recueil de textes de saint
Josémaria.



03/04/2024

"La Semaine Sainte ne peut pas être
qu’un simple souvenir puisqu’elle est
la considération du mystère de Jésus-
Christ qui se prolonge dans nos
âmes: le chrétien est tenu d’être alter
Christus, ipse Christus, un autre
Christ, le Christ lui-même

Voici l’homélie La mort du Christ, vie
du chrétien que l’on trouve dans 
Quand le Christ passe, recueil de
textes de saint Josémaria.

Cette semaine, traditionnellement
appelée sainte par le peuple chrétien,
nous donne une fois de plus
l'occasion de considérer, de revivre
les moments où se consume la vie de
Jésus. Tout ce que les diverses
manifestations de la piété nous
remettent en mémoire, au long de
ces jours, est certes oriente vers la



Résurrection, qui est, comme l'écrit
saint Paul, le fondement de notre foi.
Ne parcourons pas cependant avec
trop de hâte ce chemin; ne laissons
pas tomber dans l'oubli quelque
chose de très simple qui, peut-être,
nous échappe parfois; nous ne
pourrons pas participer à la
Résurrection du Seigneur, si nous ne
nous unissons pas à sa Passion et a sa
Mort. Pour accompagner le Christ
dans sa gloire, à la fin de la Semaine
Sainte, il est nécessaire que nous
pénétrions auparavant dans son
holocauste et que nous ne fassions
qu'un avec Lui, mort sur le Calvaire.

Le don généreux du Christ affronte le
pêche, cette réalité aussi dure à
accepter qu'indéniable: le mysterium
iniquitatis, l'inexplicable méchanceté
de la créature qui se dresse, par
orgueil, contre Dieu. L'histoire est
aussi vieille que l'humanité.
Souvenons-nous de la chute de nos
premiers parents; et ensuite de toute



cette chaîne de dépravations qui
jalonnent le cheminement des
hommes et, finalement, de nos
rébellions personnelles. Il n'est pas
facile de mesurer la perversion que
suppose le pêche, et de comprendre
tout ce que nous dit la foi. Nous
devons nous rendre compte, même
sur le plan humain, que l'ampleur de
l'offense est proportionnelle à la
condition de l'offensé, à sa valeur
personnelle, à sa dignité sociale, à ses
qualités. Or l'homme offense Dieu: la
créature renie son Créateur.

Mais Dieu est amour. L'abîme de
malice que le péché comporte a été
franchi par une Charité infinie. Dieu
n'abandonne pas les hommes. Les
desseins divins prévoient que, pour
réparer nos fautes, pour rétablir
l'unité perdue, les sacrifices de
l'Ancienne Loi ne suffisaient pas: il
fallait le don de soi d'un homme qui
fût Dieu. Nous pouvons imaginer —
pour nous approcher d'une certaine



manière de ce mystère insondable —
que la Très Sainte Trinité se réunit en
conseil, dans sa continuelle et intime
relation d'amour et que le résultat,
en quelque sorte, de cette décision
éternelle, est que le Fils unique de
Dieu le Père assume notre condition
humaine, prend sur Lui nos misères
et nos douleurs pour finir attaché au
bois par des clous.

Ce feu, ce désir d'accomplir le décret
salvateur de Dieu le Père, remplit
toute la vie du Christ, dès sa
naissance à Bethléem. Tout au long
des trois années que les disciples
vécurent avec Lui, ils L'entendirent
répéter inlassablement que sa
nourriture était de faire la volonté de
Celui qui L'envoyait, jusqu'à ce que,
dans le milieu de l'après-midi du
premier Vendredi Saint, son
immolation fût achevée. En inclinant
la tête, Il rendit son esprit. C'est par
ces mots que l'apôtre saint Jean nous
décrit la mort du Christ: Jésus, sous le



poids de la Croix et de toutes les
fautes des hommes, meurt de la force
et de la bassesse de nos pêchés.

Méditons sur le Seigneur blesse des
pieds à la tête par amour pour nous.
D'une phrase qui rend compte, tout
au moins partiellement, de la réalité,
nous pouvons répéter, avec un
auteur vieux de plusieurs siècles: le
corps de Jésus est un retable de
douleurs. A la vue du Christ pareil à
une guenille, corps inerte descendu
de la Croix et confié à sa Mère, à la
vue de ce Jésus brise, on pourrait
conclure que cette scène est la
preuve la plus claire d'une défaite.
Où sont les masses qui le suivaient, et
le Royaume dont Il annonçait
l'avènement ? Pourtant ce n'est pas
une défaite mais une victoire: c'est
maintenant que le moment de la
Résurrection est plus proche que
jamais, le moment de la
manifestation de la gloire qu'Il a
conquise par son obéissance.



Nous venons de revivre le drame du
Calvaire, ce que je me permettrai
d'appeler la première et
fondamentale Messe célébrée par
Jésus-Christ. Dieu le Père livre son
Fils à la mort. Jésus, le Fils unique,
embrasse le bois où l'on devait Le
supplicier, et son sacrifice est accepté
par le Père; comme un fruit de la
Croix, l'Esprit Saint se répand sur
l'humanité.

Dans la tragédie de la Passion notre
propre vie se consomme, ainsi que
l'histoire de l'humanité tout entière.
La Semaine Sainte ne peut se réduire
à un simple souvenir, puisqu'elle est
la considération du mystère de Jésus-
Christ se prolongeant dans nos âmes;
le chrétien est oblige d'être alter
Christus, un autre Christ, le Christ
Lui-même. Par le bapteme, nous
avons tous été institués prêtres de
notre propre existence pour offrir
des sacrifices spirituels, agréables à
Dieu par Jésus-Christ, et pour réaliser



chacune de nos actions dans un
esprit d'obéissance à la volonté de
Dieu, perpétuant ainsi la mission de
Dieu fait Homme.

Par contraste, cette réalité nous
amène à nous arrêter sur nos
misères, sur nos erreurs
personnelles. Cette considération ne
doit pas nous décourager, ni nous
amener à l'attitude sceptique de celui
qui a renoncé aux grands
enthousiasmes. Car le Seigneur nous
veut tels que nous sommes,
participant à sa vie, luttant pour être
saints. La sainteté: combien de fois
prononçons-nous ce mot comme s'il
sonnait creux. Pour beaucoup, c'est
même un idéal inaccessible, un lieu
commun de l'ascétique, et non une
fin concrète, une réalité vivante. Ce
n'était pas la conception des
premiers chrétiens qui se
qualifiaient, avec beaucoup de
naturel et très fréquemment,
mutuellement de saints: 8



tous les saints vous saluent, saluez
chacun des saints dans le Christ
Jésus.

Maintenant, placés comme nous le
sommes devant cet instant du
Calvaire, alors que Jésus est déjà
mort et que la gloire de son triomphe
ne s'est pas encore manifestée, nous
avons une bonne occasion
d'examiner nos désirs de vie
chrétienne, de sainteté, pour réagir
par un acte de foi à nos faiblesses et,
confiants dans le pouvoir de Dieu,
prendre la résolution d'introduire
l'amour dans les affaires de notre
journée. L'expérience du pêche doit
nous conduire à la douleur, à une
décision plus mûre et plus profonde
d'être fidèles, de nous identifier
véritablement au Christ, de
persévérer coute que coûte dans
cette mission sacerdotale qu'Il a
confiée à tous ses disciples sans
exception et qui nous pousse à être
sel et lumière du monde.



Penser à la mort du Christ se traduit
par une invitation à nous situer avec
une sincérité absolue devant notre
devoir quotidien, à prendre au
sérieux la foi que nous professons.
La Semaine Sainte ne peut donc pas
être une parenthèse sacrée dans le
contexte d'une vie mue
exclusivement par des intérêts
humains; elle doit être une occasion
de pénétrer dans la profondeur de
l'amour de Dieu, pour pouvoir ainsi,
par notre parole et par nos oeuvres,
le montrer aux hommes.

Mais le Seigneur fixe des conditions.
Il est une de ses déclarations, que
saint Luc nous rapporte, dont on ne
peut faire abstraction: Si quelqu'un
vient à moi sans haïr son père, sa
mère, sa femme, ses enfants, ses
frères, ses soeurs, et jusqu'à sa
propre vie, il ne peut être mon
disciple. Ce sont là de dures paroles.
Certes ni le verbe haïr ni le verbe
détester n'expriment bien la pensée



originelle de Jésus. Mais, de toute
manière, ces paroles du Seigneur ont
été fortes, puisqu'elles ne se
réduisent pas non plus à un aimer
moins, comme on les interprète
parfois d'une manière édulcorée,
pour adoucir la phrase. Cette
expression tranchante est terrible,
non parce qu'elle implique une
attitude négative ou impitoyable,
étant donne que le Jésus qui parle
maintenant est le même qui ordonne
d'aimer les autres comme sa propre
âme, et qui donne sa vie pour les
hommes: cette locution indique
simplement que devant Dieu il n'y a
pas de demi-mesures. On pourrait
traduire les paroles du Christ par
aimer plus, aimer mieux, ou par ne
pas aimer d'un amour égoïste ni d'un
amour à courte vue: nous devons
aimer de l'amour de Dieu.

Voilà ce dont il s'agit. Fixons notre
attention sur la dernière des
exigences de Jésus: et animam suam.



La vie, l'âme même, voilà ce que
demande le Seigneur. Si nous
sommes présomptueux, si nous ne
nous soucions que de notre confort
personnel, si nous centrons
l'existence des autres et jusqu'à celle
du monde sur nous-mêmes, nous
n'avons pas le droit de nous appeler
chrétiens, de nous considérer comme
des disciples du Christ. Il faut se
donner en oeuvres et en vérité, et pas
seulement en paroles. L'amour de
Dieu nous invite à porter haut la
Croix, à sentir aussi sur nous le poids
de l'humanité entière et à accomplir,
dans les circonstances propres à
l'état et au travail de chacun, les
desseins, clairs et aimants à la fois,
de la volonté du Père. Dans le
passage que nous commentons, Jésus
continue: Quiconque ne porte pas sa
croix et ne marche pas à ma suite ne
peut être mon disciple.

Acceptons sans peur la volonté de
Dieu, prenons sans hésitation la



résolution d'édifier toute notre vie en
accord avec ce que notre foi nous
enseigne et exige de nous. Soyons
sûrs que nous y trouverons la lutte,
la souffrance et la douleur, mais que,
si nous possédons véritablement la
foi, nous ne nous trouverons jamais
malheureux. Même dans la peine,
même dans les calomnies, nous
serons heureux, d'un bonheur qui
nous poussera à aimer les autres,
pour les faire participer à notre joie
surnaturelle.

Être chrétien, ce n'est pas un titre de
pure satisfaction personnelle: c'est
un nom — une substance — qui
suppose une mission. Nous
rappelions auparavant que le
Seigneur invite tous les chrétiens à
être sel et lumière du monde; se
faisant l'écho de ce commandement,
et s'appuyant sur des textes tirés de
l'Ancien Testament, saint Pierre
définit très clairement la mission :
vous êtes une race élue, un sacerdoce



royal, une nation sainte, un peuple
acquis, pour annoncer les louanges
de Celui qui vous a appelés des
ténèbres à son admirable lumière.

Être chrétien n'est pas quelque chose
d'accidentel, c'est une réalité divine
qui s'insère au plus profond de notre
vie, en nous donnant une vision
claire et une volonté résolue d'agir
comme Dieu le veut. C'est ainsi que
l'on apprend que le pèlerinage du
chrétien dans le monde doit devenir
un continuel service, rendu de
manière très différente selon les
conditions de chacun, mais toujours
par amour de Dieu et du prochain.
Être chrétien c'est agir sans penser
aux petits objectifs de prestige ou
d'ambition, ni aux finalités qui
peuvent paraître plus nobles, comme
la philanthropie ou la compassion
devant les malheurs d'autrui: c'est
réfléchir jusqu'au terme ultime et
radical de l'amour que Jésus-Christ



nous a manifesté en mourant pour
nous.

On rencontre parfois des attitudes
qui proviennent de ce que l'on ne sait
pas pénétrer dans ce mystère de
Jésus. Par exemple, la mentalité de
ceux qui voient dans le christianisme
un ensemble de pratiques ou d'actes
de piété, sans percevoir leur relation
avec les situations de la vie courante
et avec l'urgence que nous devons
mettre à répondre aux besoins des
autres et à tenter de remédier aux
injustices.

Je dirai que celui qui a cette
mentalité n'a pas encore compris ce
que signifie l'incarnation du Fils de
Dieu: qu'Il ait pris un corps, une âme
et une voix d'homme, qu'Il ait
participé à notre destinée jusqu'au
point d'éprouver le déchirement
suprême de la mort. Peut-être, sans
le vouloir, certaines personnes



considèrent-elles le Christ comme un
étranger au milieu des hommes.

D'autres, en revanche, tendent à
s'imaginer que, pour pouvoir être
humains, il leur faut mettre en
sourdine certains aspects centraux
du dogme chrétien, et ils agissent
comme si la vie de prière, la
fréquentation continuelle de Dieu,
constituaient une fuite devant leurs
propres responsabilités et un
abandon du monde. Ils oublient que
c'est précisément Jésus qui nous a
fait connaître jusqu'à quel point il
faut vivre l'amour et l'esprit de
service. C'est seulement si nous nous
efforçons de comprendre les arcanes
de l'amour de Dieu, de cet amour qui
va jusqu'à la mort, que nous serons
capables de nous donner totalement
aux autres, sans nous laisser vaincre
par la difficulté ou par l'indifférence.

C'est la foi dans le Christ, mort et
ressuscité, présent à tous les



moments de notre vie -- et en chacun
d'entre eux —, qui illumine nos
consciences, en nous invitant à
participer de toutes nos forces aux
vicissitudes et aux problèmes de
l'histoire humaine. Dans cette
histoire, qui a commencé avec la
création du monde, et qui s'achèvera
avec la consommation des siècles, le
chrétien n'est pas un apatride. C'est
un citoyen de la cité des hommes,
avec une âme pleine du désir de
Dieu, dont il commence à entrevoir
l'amour dès cette étape temporelle et
dans lequel il reconnaît la fin à
laquelle nous sommes appelés, nous
tous qui vivons sur terre.

Si mon témoignage personnel peut
être de quelque intérêt, je peux dire
que j'ai toujours conçu mon travail
de prêtre et de pasteur d'âmes
comme une tâche visant à situer
chacun en face de toutes les
exigences de sa vie, en l'aidant à
découvrir ce que Dieu lui demande



concrètement, sans mettre aucune
limite à cette sainte indépendance et
à cette bienheureuse responsabilité
individuelle qui sont les
caractéristiques d'une conscience
chrétienne. Cette façon d'agir et cet
esprit sont fondes sur le respect de la
transcendance de la vérité révélée, et
sur l'amour de la liberté de la
créature humaine. je pourrais
ajouter qu'il se fonde aussi sur la
certitude de l'indétermination de
l'histoire, ouverte à de multiples
possibilités, que Dieu n'a pas voulu
fermer.

Suivre le Christ ne signifie pas se
réfugier dans le temple, en haussant
les épaules devant le developpement
de la société, devant les réussites ou
les aberrations des hommes et des
peuples. La foi chrétienne, au
contraire, nous pousse à voir le
monde comme une création du
Seigneur, à apprécier, par
conséquent, tout ce qui est noble et



tout ce qui est beau, à reconnaître la
dignité de chaque personne, faite à
l'image de Dieu, et à admirer ce don
très spécial de la liberté, qui nous
rend maîtres de nos propres actes et
capables, avec la grâce du Ciel, de
construire notre destin éternel.

Ce serait rapetisser la foi que de la
réduire à une idéologie terrestre, en
brandissant un étendard politico-
religieux, pour condamner, au nom
d'on ne sait quelle investiture divine,
ceux qui ne pensent pas de la même
manière que nous sur des problèmes
qui sont, de par leur nature,
susceptibles de recevoir des solutions
nombreuses et diverses.

La digression que je viens de faire n'a
d'autre but que de mettre en lumière
une verité centrale. rappeler que la
vie chrétienne trouve son sens en
Dieu. Les hommes n'ont pas été crées
seulement pour édifier le monde le
plus juste possible: nous avons aussi



été établis sur la terre pour entrer en
communion avec Dieu Lui-même.
Jésus ne nous a promis ni la
commodité temporelle ni la gloire
terrestre, mais la maison de Dieu le
Père, qui nous attend au bout du
chemin.

La liturgie du Vendredi Saint
comprend une hymne merveilleuse:
la Crux Fidelis. Cette hymne nous
invite à chanter et à célébrer le
glorieux combat du Seigneur, le
trophée de la Croix, l'illustre
triomphe du Christ: le Rédempteur
de l'Univers vainc, tout en étant
immolé. Dieu, maître de tout ce qui
est créé, n'affirme pas sa présence
par la force des armes, ni même par
le pouvoir temporel des siens, mais
par la grandeur de son amour infini.

Le Seigneur ne détruit pas la liberté
de l'homme: c'est précisément Lui
qui nous a rendus libres. C'est
pourquoi Il ne veut pas de réponses



forcées, mais Il veut des décisions qui
sortent de l'intimité du coeur. Et Il
attend de nous, chrétiens, que nous
vivions de telle manière que ceux qui
nous connaissent perçoivent, au-delà
de nos propres misères, erreurs et
déficiences, l'écho du drame d'amour
du Calvaire. Tout ce que nous avons,
nous l'avons reçu de Dieu, pour être
sel qui donne la saveur, lumière qui
porte aux hommes cette joyeuse
nouvelle: Dieu est un Père aimant
sans mesure. Le chrétien est sel et
lumière du monde, non parce qu'il
vainc ou triomphe, mais parce qu'il
rend témoignage de l'amour de Dieu;
et il ne sera pas sel s'il ne sert pas à
saler; il ne sera pas lumière si, par
son exemple et par sa doctrine, il
n'offre pas un témoignage de Jésus,
s'il perd ce qui constitue la raison
d'être de sa vie.

Il convient que nous nous pénétrions
de ce que nous révèle la mort du
Christ, sans nous arrêter à des



formes extérieures ou à des phrases
stéréotypées.

Il faut que nous nous plongions
véritablement dans les scènes que
nous revivons ces jours-ci: la douleur
de Jésus, les larmes de sa Mère, la
fuite des disciples, le courage des
saintes femmes, l'audace de Joseph et
de Nicodème, qui demandent à Pilate
le corps du Seigneur.

Approchons-nous, en somme, de
Jésus mort, de cette Croix qui se
détache au sommet du Golgotha.
Mais approchons-nous en avec
sincérité, en sachant trouver ce
recueillement intérieur qui est un
signe de maturité chrétienne. Les
événements, divins et humains, de la
Passion, pénétreront ainsi dans notre
âme comme une parole que Dieu
nous adresse, pour dévoiler les
secrets de notre coeur et nous
révéler ce qu'Il attend de nos vies.



Il y a de nombreuses années j'ai vu
un tableau qui m'est resté gravé
profondément dans la mémoire. Il
représentait la Croix du Christ avec,
à côte, trois anges: l'un pleurait
amèrement, l'autre avait un clou à la
main, comme pour se convaincre
que tout ceci était vrai; le troisième
était recueilli en prière. Programme
toujours actuel pour chacun de nous:
pleurer, croire et prier.

Devant la Croix, éprouvons de la
douleur pour nos péchés, pour les
péchés de l'humanité, qui menèrent
Jésus à la mort; manifestons notre
foi, pour pénétrer cette verité
sublime qui dépasse tout
entendement et pour nous
émerveiller devant l'amour de Dieu;
prions, pour que la vie et la mort du
Christ deviennent le modèle et le
stimulant de notre vie et de notre
générosité. Alors seulement nous
pourrons nous appeler vainqueurs;
parce que le Christ ressuscité vaincra



en nous et la mort se transformera
en vie.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/la-mort-du-
christ-vie-du-chretien/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/la-mort-du-christ-vie-du-chretien/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-mort-du-christ-vie-du-chretien/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-mort-du-christ-vie-du-chretien/

	Homélie : La mort du Christ, vie du chrétien

