
opusdei.org

Justice

L'une des questions
fréquemment posées est : que
dois-je à Dieu ? La réponse est
très simple : nous lui devons
tout.

19/08/2020

La conception classique de la justice
se résume en quelques mots pleins
de sens : « donner à chacun ce qui lui
revient ». Cette définition suppose
que quelqu'un donne et que
quelqu'un doit, c'est-à-dire qu'il y a
des personnes en relation. C’est



pourquoi penser à la vertu de justice,
c'est penser à une relation.

La relation entre les personnes
considère que « Dieu a créé l'homme
raisonnable en lui conférant la
dignité d'une personne douée de
l'initiative et de la maîtrise de ses
actes »[1]. C 'est seulement si nous
considérons la même dignité et la
même liberté pour chacun qu'il est
possible de dire que les relations
entre personnes sont justes. Il ne
peut pas y avoir, par exemple, des
relations équitables entre personnes
si certaines sont esclaves des autres,
puisque cette soumission implique
de ne pas réaliser « qui sont les
autres ».

Cependant, « dire « donnez à chacun
ce qui lui revient » n’exprime pas
tout ce qui est contenu dans la notion
de justice ni la totalité de ce qui est
nécessaire à l'homme pour être juste
»[2]. Il est vrai que « la justice, c'est



donner à chacun ce qui lui revient ;
mais j'ajouterais que cela ne suffit
pas »[3], a déclaré saint Josémaria.
‘Ce n'est pas suffisant’ car il ne s'agit
pas seulement de respecter les droits
des autres, mais il faut considérer
que dans les relations de justice «
l’autre est aussi une personne ».

C’est la raison pour laquelle
lorsqu'on traite de la question de la
justice, il convient de se demander à
qui je dois ou à qui je donne. Et de
s'interroger sur le sujet auquel ce
type de relations se réfère. Une
justice fondée sur la nature des
parties et non des lois.

Que dois-je à Dieu ?

L'une des questions les plus
fréquemment posées est : que dois-je
à Dieu ? Et La réponse est très
simple : nous lui devons tout. En fait,
la justice envers Dieu – si on peut
l'appeler ainsi – est différente de la
justice envers les autres hommes. «



Les relations entre l'homme et Dieu
ne sont pas des relations de justice
au sens propre du terme »[4]. La
raison en est que l'on se situe à un
niveau différent : celui d'une relation
Créateur-créature et non créature-
créature. Si nous voulons donc savoir
comment la relation de chacun avec
Dieu peut être juste, il est nécessaire
que nous nous demandions : qui est
Dieu pour nous ? que signifie être
Créateur ? ou mieux, qui est Dieu
essentiellement ?

Saint Jean nous dit dans une de ses
lettres : « Dieu est amour » (1 Jn 4, 8).
Ces mots pointent l'horizon vers
lequel tend la manière chrétienne de
vivre la relation juste avec Dieu. Un
chemin qui se trouve inscrit dans la
nature même de l’homme : Dieu qui
est amour a créé l'homme à son
image et à sa ressemblance par
amour, et lui a donné la capacité de
répondre avec amour à travers sa
liberté. On peut dire que Dieu a



voulu que l'homme réalise
l'expérience existentielle de sa
liberté précisément à travers l'acte le
plus essentiel et plus typique de la
nature divine qu'est l'amour.

Il est vrai que notre dignité est due à
Dieu Créateur, ce qui crée un lien de
forte dépendance, car nous ne nous
sommes pas créés nous-mêmes. Une
dépendance totale qui ne signifie pas
soumission ou esclavage : au
moment même où Dieu nous a créés,
il nous a faits libres ; la liberté
humaine est manifestation de la
liberté divine et capacité de l'homme
à y répondre en se décidant à
correspondre à Dieu - qui est Amour
- en aimant.

L'Écriture Sainte nous montre que
l'homme juste est l'homme bon et
saint, c'est-à-dire l'homme qui, tout
au long de sa vie, dans l'exercice
continu de sa liberté, se décide pour
le bien[5]. En fait, Israël est qualifié



de peuple qui aime son Dieu
précisément quand, tout au long de
son histoire, il se décide pour Lui, qui
est le Bien Suprême.

Cette marche d'Israël sur le chemin
de l'amour, en choisissant le bien, a
été assumée par le Christ dans sa vie.
Il a été le seul vraiment juste devant
Dieu : en effet, étant le Fils de Dieu, il
est devenu un homme de sorte que le
fils de l'homme soit fils de Dieu[6]. Le
Christ, assumant la nature humaine
dans le Mystère de l'Incarnation, a
mené à Dieu toutes les réalités dans
le Mystère de la Rédemption. Il a été
le seul juste au sens plein du terme et
nous a enseigné la voie de l'homme
juste[7] : un chemin humain et divin
de don de soi et de correspondance à
l'amour de Dieu le Père.

Cela signifie que « si Dieu est amour,
et l'expérience de l'amour est une
expérience humaine, […] nous
accédons par l’amour à une image



plus véridique de Dieu et des
hommes »[8]. Par conséquent, la
relation entre Dieu - qui est amour -
et les hommes - créatures créées par
amour à l'image et la ressemblance
de Dieu - sera juste dans la mesure
où nous prendrons conscience de
notre condition d'enfants de Dieu et
nous agirons en conséquence par
amour et pour l'amour.

Que dois-je aux autres hommes ?

La deuxième question à laquelle
nous voulons répondre est : Qu'est-ce
que je dois aux autres ? Dans ce cas,
quand il s'agit de justice entre
hommes, il est facile de confondre les
devoirs qui émanent de cette vertu
avec ceux de la charité. Il est
différent de se demander : Que dois-
je à une personne ? que de se
demander : Pourquoi dois-je
m'inquiéter pour le prochain ?

Le danger est d'attribuer à la charité
« des choses qui appartiennent aux



devoirs de justice les plus stricts,
faussant ainsi la véritable nature des
problèmes sociaux, ou que
l'insistance sur des liens les plus
intimes en vienne à négliger les
exigences les plus élémentaires de la
justice. Par exemple, les liens de
charité qui existent entre celui qui
commande un travail et celui qui le
fait ne peuvent conduire en aucune
façon à payer moins que ce qui est
dû, ou à faire le travail avec moins de
soin »[9]. Il faut donc bien
comprendre la nature de cette vertu.

« L’objet de la vertu de justice est
donc de donner à chacun ce qui lui
revient, de donner ou de respecter ce
qui lui appartient et ce qui lui est dû:
la vie, la liberté, les biens dont il est
le propriétaire légitime, la
renommée, etc. Plus brièvement, on
peut affirmer que l'objet de la vertu
de justice est le droit, mais en
entendant par droit la chose juste en



elle-même, ce qui est juste, et non la
loi ou la science du droit »[10].

Cela met en évidence trois
caractéristiques fondamentales. La
première est l'altérité. Dans le sens le
plus évident cela veut dire que la
justice est envers les autres et que
donc deux personnes physiques ou
morales ou plus sont toujours
requises. Les obligations et les
devoirs envers soi-même ne sont pas
objets de la justice.

Dans un sens plus profond, l'altérité
pose la question la plus essentielle :
qui est l'autre ? La justice est
généralement représentée comme
une femme aux yeux bandés. C’est
une image qui tente de souligner
l’importance de considérer que «
l’autre », sympathique ou
antipathique, connu ou inconnu,
frère ou étranger, etc., est aussi une
personne et, par conséquent, jouit de
la même dignité que nous. Par



conséquent, il n'y a pas de place pour
faire acception des personnes, pour
l'exercice despotique de l'autorité,
pour l'atteinte à la renommée
d'autrui[11], etc., mais tous doivent
être traités et considérés comme ce
qu’ils sont : des personnes avec la
même dignité que les autres[12].

La seconde caractéristique montre
que dans la justice il y a une 'dette au
sens strict'. La justice exige de
donner à chacun ce qui lui revient
exactement. Par exemple, l'attitude
propre à l'homme juste dans le
domaine du travail sera de s’efforcer
de ne pas retarder celui des autres,
de profiter des heures convenues, de
payer à l'heure, etc. En revanche,
d'autres pratiques telles que la
rétention du salaire, le vol, la fraude
ou le fait de ne pas régler les dettes
sont contraires à la vertu de la justice
précisément parce qu'on ne donne
pas ce que l'on doit[13]. « Par
conséquent, « l’autre » peut



activement exiger et revendiquer le
respect du devoir de justice de notre
part et la communauté politique peut
légitimement recourir à la coercition
pour que le devoir de justice soit
respecté »[14].

La troisième caractéristique est
l'égalité. En fait, l’accomplissement
du devoir de justice rétablit l'égalité
entre deux personnes. Quand on
demande un travail à quelqu'un et
qu'on le paye une fois achevé, on
rétablit l'égalité. La justice peut
seulement s'exercer entre des
personnes se trouvant sur un même
plan d'égalité fondamentale, c'est-à-
dire si l'on considère que ‘l'autre est
une personne’.

Ces trois caractéristiques «
soulignent que la justice implique de
reconnaître fondamentalement que
chaque homme, par le fait d'être un
homme, a la même personnalité, la



même subjectivité et la même dignité
fondamentale »[15].

Le chemin que saint Josémaria
enseigne pour la pratique de la
justice dans ses trois caractéristiques
implique tout d'abord « d'accomplir
ses propres devoirs »[16]. Des
devoirs qui se manifestent dans les
occasions les plus ordinaires de notre
vie – ceux issus des contrats et
conventions convenus ; ceux des
soins de la famille ; l'attention au
travail et les implications dérivées ;
l'attention envers la communauté
des voisins, les amis, les initiatives,
etc. – et par lesquels la considération
pour les autres se concrétise. Cette
façon de vivre la justice est basée sur
la prise de conscience de « qui sont
les autres » et le devoir de leur
donner ce qui leur revient.

L'environnement familial est un lieu
privilégié pour commencer à vivre la
vertu de justice. Par exemple, la



reconnaissance de la fatigue par
chacun des époux à la fin d'une
longue journée de travail fait partie
de la vertu de la justice. La
conséquence en sera la pratique de
certaines caractéristiques propres à
la vertu de la charité comme la
gentillesse dans les rapports mutuels
et quand on demande de l'aide.
D'autres exemples de la vertu de la
justice dans la famille sont le respect
des enfants pour les parents et
grands-parents, la collaboration au
soin des enfants et des travaux
ménagers, le juste temps dédié aux
enfants selon les circonstances de
chacun, etc.

Dois-je aux autres ce que je dois à
Dieu ?

On pourrait encore se poser une
dernière question : dois-je aux autres
ce que je dois à Dieu ? La
reconnaissance de l'union
intrinsèque entre la juste relation



avec Dieu et la justice envers les
autres hommes, conduit à percevoir
fortement que « quand il y a de
l'amour de Dieu, le chrétien ne peut
pas se sentir indifférent au sort des
autres hommes »[17]. Par
conséquent, « On n'aime pas la
justice si l'on n'aime pas que les
autres, eux aussi, en bénéficient.
»[18].

L'inséparabilité entre ce qui est dû à
Dieu – l'adorer, lui obéir et l’aimer ;
lui donner tout ce que nous sommes
et tout ce que nous pouvons, parce
que tout est à lui – et ce qui est dû en
justice aux hommes – non seulement
donner à chacun ce qui lui revient,
mais le valoriser et l'apprécier en
tant que personne – influence la
manière chrétienne de vivre la
justice envers les autres. D'une part,
sachant que Dieu nous a tout donné
et qu'il nous aime, cela nous pousse à
vouloir aimer les autres comme Dieu
les aime. C’est la mesure établie par



le Christ : « Comme je vous ai aimés,
aimez-vous les uns les autres »[19].
D’autre part, être juste envers Dieu,
l'aimer, veut dire aussi être juste
avec les autres hommes et vouloir un
monde plus juste.

Le Magistère de l'Église l'a répété à
maintes reprises lorsqu'il a insisté
sur le fait que la coexistence
pacifique repose nécessairement sur
la justice et la charité. L'une sans
l'autre ne suffit pas. C'est ce à quoi
saint Jean-Paul II faisait référence en
disant que « l’expérience du passé et
de notre temps démontre que la
justice à elle seule ne suffit pas »[20].

Le travail est, dans les enseignements
de saint Josémaria, le lieu où la
pratique de la justice et de la charité
s'harmonisent ; un chemin sur lequel
brille l’impossibilité de séparer le fait
d’être juste à l'égard de Dieu et juste
à l'égard des autres. Il le résumait
clairement quand il disait qu'un



devoir fondamental de justice
consiste à bien travailler : « ce travail
qui occupe nos journées et nos
énergies doit être une offrande digne
du Créateur »[21], et une tâche qui
améliore la vie des hommes. Il existe
de nombreux domaines, aspects et
détails qui peuvent aider à vivre
ainsi[22]. La réflexion personnelle de
chacun peut être d'un grand secours
pour parcourir ce chemin.

Ignacio Ramoneda Pérez del Pulgar

[1] Catéchisme de l’Eglise Catholique,
n°1730

[2] M. A. Ferrari, Justice, dans J. L.
Illanes (éd.), Dictionnaire de Saint
Josémaria Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Pampelune 2013, p. 705.

[3] Saint Josémaria Escriva de
balaguer, Amis de Dieu, n°83



[4] Á. Rodríguez Luño, Scelti in Cristo
per essere santi, III : Morale Spéciale,
EDUSC, Rome 2008, p. 39.

[5] "Juste" est l' "homme bon" parce
qu'il accomplit la loi divine (Pr 10,
28 ; Sag 3, 10 ; etc.) ; le "juste" par
excellence sera le Messie (Is 45, 8 ;
53 ; Sag 2, 18) ; « Celui qui est juste
pratique la justice et le droit »(Ez 18,
5) ; il y a synonymie entre justice et
sainteté (cf. Mt 3, 15 ; 5, 6-10 ; 6, 1-33,
15, 20 ; 21, 32) ; le "juste" est l'homme
bon, fidèle à Dieu (cf. Mt 23, 34 ; Lc 1,
6 ; Actes 10, 22 ; 2 P 2, 8) ; le « juste »
par excellence est Jésus-Christ (cf. Mt
27,19 ; Lc 23, 47 ; Actes 3 :14)
»(Ferrari, Justice, p. 706).

[6] Cf. Athanase d'Alexandrie, De
Incarnatione, 54, 3 (PG 25, 192B)

[7] Cf. Concile Vatican II, Constitution
pastorale Gaudium et Spes, 7-
XII-1965, « AAS » 58 (1966) n. 22



[8] I. Adeva Martín, Charité-Amour,
dans Dictionnaire de Théologie

[9] Rodríguez Luño, Scelti in Cristo,
III, p. 43

[10] Ibid p 37

[11] Catéchisme de l’Eglise Catholique
n° 2493-2499.

[12] « Vous entendrez les causes de
vos frères et vous trancherez selon la
justice les litiges entre eux, ou entre
ton frère et l’immigré qui réside chez
lui. Lorsque vous jugerez, vous
n’agirez pas avec partialité : vous
écouterez aussi bien le petit que le
grand ; vous n’aurez peur de
personne, car le jugement appartient
à Dieu. Si l’affaire vous paraît trop
difficile, vous me la soumettrez, et je
l’entendrai. » (Dt 1, 16-17).

[13] Catéchisme de l’Eglise catholique
n°2240.



[14] Rodríguez Luño, Scelti in Cristo,
III, p. 38.

[15] Ibid, III, p 39

[16] Ferrari, Justice, p 706

[17] Ibid, 67

[18] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n°52.

[19] Jn 13, 3b

[20] Jean-Paul II, Lettre encyclique
Dives in Misericordia (20-XII-1980), «
AAS » 72(1980) n. 12

[21] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n°55.

[22] Cfr. Fernández Carvajal, F., Pasó
haciendo el bien, Palabra, Madrid
2016.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/la-justice/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/la-justice/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-justice/

	Justice

