
opusdei.org

La joie chrétienne

« Soyez toujours dans la joie du
Seigneur ; je le redis : soyez
dans la joie » (Ph 4, 4) exhorte
saint Paul, pour rappeler aux
chrétiens de Philippes qu'« ils
ont leur citoyenneté dans les
cieux » (Ph 3, 20).

21/03/2022

« Soyez toujours dans la joie du
Seigneur ; je le redis : soyez dans la
joie » (Ph 4, 4) exhorte saint Paul,
pour rappeler aux chrétiens de
Philippes qu'« ils ont leur citoyenneté
dans les cieux » (Ph 3, 20) et qu'ils



doivent avoir « un comportement
digne de l'Évangile du Christ » (Ph 1,
27), « avec humilité... sans se
préoccuper de [leurs] propres
intérêts mais en pensant aussi à ceux
des autres » (Ph 2, 3-4). L'Apôtre parle
de joie alors qu’il est lui-même
enchaîné, et tandis que les
destinataires de sa lettre ont des
adversaires, souffrent, soutiennent le
même combat que lui (cf. Ph 1, 28-30)
et doivent se méfier des Judaïsants
(cf. Ph 3, 2-3). Pour les chrétiens, la
joie n'est donc pas le résultat d'une
vie facile et sans difficultés, ou
quelque chose lié à des changements
de circonstances ou d’états d’âme,
mais une profonde et constante
attitude qui naît de la foi en [Jésus]
Christ : « et nous, nous avons
reconnu l'amour que Dieu a pour
nous, et nous y avons cru » (1Jn 4,
16). Le message chrétien qui nous a
été transmis a pour but d'entrer en
communion avec Dieu « afin que
notre joie soit parfaite » (1Jn 1, 4)



Dieu veut que l'homme soit heureux ;
il l'a créé pour la vie éternelle, qui
commence déjà sur terre par la grâce
et qui atteint sa plénitude au ciel,
lorsque l'homme est uni à Dieu pour
toujours : « Si l’homme peut oublier
ou refuser Dieu, Dieu, Lui, ne cesse
d’appeler tout homme à Le chercher
pour qu’il vive et trouve le bonheur
»[1]. C’est pourquoi, la transmission
de l'Évangile est une invitation faite
aux hommes et aux femmes à entrer
dans la joie de la communion avec le
Christ : « La joie de l’Évangile remplit
le cœur et toute la vie de ceux qui
rencontrent Jésus. Ceux qui se
laissent sauver par lui sont libérés du
péché, de la tristesse, du vide
intérieur, de l’isolement. Avec Jésus
Christ la joie naît et renaît toujours
»[2]. En effet, les évangiles relatent
de nombreuses rencontres avec le
Christ qui sont sources de joie : le
Baptiste a tressailli de joie dans le
sein de sainte Élisabeth en percevant
la présence du Verbe Incarné (cf. Lc



1, 45) ; aux bergers, il est annoncé «
une bonne nouvelle, qui sera une
grande joie pour tout le peuple :
aujourd’hui, dans la ville de David,
vous est né un Sauveur qui est le
Christ, le Seigneur » (Lc 2, 11) ; quand
ils virent à nouveau l'étoile qui les
avait conduits au Roi des Juifs, les
Mages « se réjouirent d’une très
grande joie » (Mt 2, 10) ; la joie des
paralytiques, des aveugles, des
lépreux et de toutes sortes de
malades guéris par Jésus ; la joie de
la veuve de Naïm voyant son fils
ressuscité (cf. Lc 7, 14-16) ; la joie de
Zachée manifestée par un banquet et
par une profonde conversion (cf. Lc
19, 8) ; la joie du Bon Larron, dans
son atroce douleur physique sur la
Croix, apprenant qu’il sera avec Jésus
dans son Royaume le jour-même (cf.
Lc 23, 42-43) ; la joie, enfin, de Marie-
Madeleine, des disciples d'Emmaüs et
des Apôtres devant Jésus ressuscité.
Seule la rencontre du jeune homme
riche avec Jésus ne provoqua pas la



joie, car il ne sut comment exercer sa
liberté pour suivre le Maître : « il
devint profondément triste, car il
était très riche » (Lc 18, 23).

Sa nature

La joie est une passion produite par
la rencontre avec ce que l'on aime,
un sentiment ou une sensation de
plaisir qui n'est pas que pure
sensibilité, mais qui s'accompagne de
rationalité. Saint Thomas d'Aquin
explique dans le traité sur les
passions de la Somme Théologique
que « le mot joie ne s'emploie que
pour le plaisir qui accompagne la
raison ; c’est pourquoi on ne parle
pas de joie chez les animaux, mais de
plaisir »[3] . La joie est le plaisir
spirituel, la troisième et dernière
étape du mouvement concupiscible,
de posséder le bien qui auparavant a
été aimé et désiré. Il peut s'agir d'une
expérience de courte durée ou d'un
état d'esprit prolongé actif, à tonalité



émotionnelle positive, qui participe
de la rationalité. C’est pourquoi, il est
possible de ressentir du plaisir sans
ressentir de la joie, et même de
ressentir du plaisir et de la tristesse
en même temps. Lorsque Thomas
d'Aquin se demande si la joie est une
vertu, il répond qu'elle n’est ni dans
les vertus théologales, ni morales, ni
intellectuelles et, ce faisant, « elle
n'est pas différente de la charité,
mais un certain acte et un certain
effet venant d’elle »[4]. Pour cette
raison, elle est considérée comme
l’un des fruits [de la charité], comme
le dit Saint-Paul dans l'épître aux
Galates 5, 22. En effet, la joie
chrétienne est la conséquence de la
possession de Dieu par la foi et par la
charité, elle est le fruit de l’exercice
de toutes les vertus. Chez un chrétien
qui vit de foi, la joie dépasse le
tempérament, la santé, le bien-être,
les succès professionnels et sociaux,
etc., dans l’atteinte de la maturité
d’une vie intérieure riche : « Ta joie



ne doit pas être une joie que nous
pourrions dire physiologique,
d’animal bien portant, mais une joie
surnaturelle qui procède de
l'abandon de tout et de toi-même
dans les bras aimants de Dieu, notre
Père » (Chemin, n° 659).

Dans le message de saint Josémaria,
la joie est un élément important pour
suivre le Christ et c’est un trait
caractéristique de l'esprit de l'Opus
Dei : « Je voudrais que tu sois
toujours content parce que la joie est
partie intégrante de ton chemin
» (Chemin, n° 665). Tant dans le livre
‘Chemin’ que dans le livre ‘Sillon’,
saint Josémaria a consacré des
chapitres entiers à la joie,
respectivement 10 et de 44 points de
méditation ; et dans les deux volumes
d'homélies (‘Quand le Christ passe’ et
‘Amis de Dieu’), nous trouvons des
sections intitulées « Foyers lumineux
et joyeux », « La joie du Jeudi saint », «
Semailles de paix et de joie », « La joie



chrétienne » (dans l'homélie « La
Sainte Vierge, cause de notre joie »), «
Humilité et joie » et « Dieu aime celui
qui donne avec joie ».

Son fondement

La joie est un des fruits de l'action de
l'Esprit Saint dans les âmes, qui
consiste, substantiellement, à nous
identifier au Christ et à l'appeler
‘Abba’, Père : car « tous ceux qui se
laissent conduire par l’Esprit de Dieu,
ceux-là sont fils de Dieu » (Rm 8, 14).
Nous reconnaître dans la
dépendance filiale de Dieu « est une
source de sagesse et de liberté, de
joie et de confiance »[5]. Saint
Josémaria l'exprimait avec
conviction : « Si nous nous voyons
comme ce que nous sommes, des
enfants bien-aimés de notre Père des
cieux, comment ne serions-nous pas
toujours joyeux ? —Médite cela.
» (Forge, n° 266) ; « Un conseil que je
vous ai rabâché à dessein : soyez



joyeux, toujours joyeux ! — La
tristesse, pour ceux qui ne se
considèrent pas comme des enfants
de Dieu. » (Sillon, n° 54).

Par conséquent, la joie du chrétien
naît du fait de se savoir fils de Dieu.
Saint Josémaria utilisait l'expression
« joyeuse réalité » pour souligner le
bonheur profond qui découle de se
découvrir fils de Dieu : « La joie est la
conséquence logique de la filiation
divine, de la certitude de nous savoir
aimés d'un amour de prédilection
par Dieu notre Père, qui nous
accueille, nous aide et nous
pardonne. » (Forge, n° 332). Et, de
plus, la joie se nourrit de
l'accomplissement de la volonté
divine : « La pleine acceptation de la
Volonté de Dieu apporte
nécessairement la joie et la paix.
» (Chemin, n° 758). La volonté divine
peut être parfois douloureuse et
énigmatique, mais celui qui vit de foi
a l'intuition que c’est toujours ce qu’il



y a de mieux à faire, parce qu’il sait
que « quand les hommes aiment
Dieu, Lui-même fait tout contribuer à
leur bien » (Romains 8, 28). C'est ce
que vécut saint Thomas More
lorsqu'il écrivit à sa fille Margaret
depuis sa prison de la Tour de
Londres : « Ma très chère fille, que
jamais ton âme ne se trouble pour
quoi qu'il puisse m’arriver en ce
monde. Rien ne peut arriver que
Dieu ne l’ait voulu. Or, tout ce qu’il
veut, si mauvais que cela puisse nous
paraître, est cependant ce qu’il y a de
meilleur pour nous »[6]. Saint
Josémaria lui fait écho lorsqu’il écrit :
« Dieu est mon Père, même s'Il
m'envoie des souffrances. Il m'aime
tendrement, alors même qu'Il me
blesse. Jésus souffre, pour accomplir
la Volonté du Père... Et moi (…) en
marchant dans les traces du Maître,
pourrais-je me plaindre si je
rencontre la souffrance comme
compagne de route ? Elle sera le
meilleur signe de ma filiation,



puisqu'Il me traite comme son Divin
Fils » (Chemin de Croix, 1ère Station,
n° 1). La joie est donc compatible
avec des circonstances douloureuses,
des difficultés et des adversités.
Puisque la sainteté consiste à
s'identifier au Christ, la croix est
inévitable dans la vie chrétienne.
D'ailleurs, saint Josémaria écrit que
la joie « a des racines en forme de
Croix » (Forge, n° 28).

Son contraire

La passion opposée à la joie est la
tristesse, causée par le fait de ne pas
posséder le bien aimé. Si l'origine de
la joie est l'amour –nous avons dit
qu’elle était effet et acte de la
charité–, l'origine de la tristesse est
donc l'égoïsme. Saint Thomas dit que
la tristesse « a sa source dans l'amour
désordonné de soi, qui n'est pas un
vice spécial, mais qui est comme la
racine commune des autres vices
»[7]. Ce ne sont donc pas la douleur



ou les difficultés qui s'opposent à la
joie, mais plutôt la tristesse qui peut
naître du manque de foi et d'espoir
dans de telles situations. La tristesse
est donc considérée comme une
maladie de l'âme, qui peut provenir
d'une cause physiologique (maladie
ou épuisement) ou d'une cause
morale : péché commis et manque de
correspondance à la grâce, ce qui
pourrait conduire à l’acédie ou à la
tiédeur spirituelle.

Saint Josémaria mettait en garde
contre la présence de la tristesse,
qu'il considérait comme une « alliée
de l'ennemi » : « Ta joie s’en est
allée ? — Dis-toi : il y a un obstacle
entre Dieu et moi. — Presque
toujours tu toucheras juste.
» (Chemin, n° 662). D'autre part, celui
qui se sait enfant de Dieu ne peut pas
laisser ses péchés personnels le
conduire à la tristesse, car il trouve
l'amour miséricordieux du Père et la



« force » de connaître et de
reconnaître sa faiblesse : « Ne
t’attriste pas, lorsque tes misères
t’affligeront. — Glorifie-toi dans tes
faiblesses, comme saint Paul
» (Chemin, n° 879) ; « La tristesse est
la scorie de l’égoïsme ; si nous
voulons vivre pour le Seigneur, la
joie ne nous manquera pas, tout en
découvrant nos erreurs et nos
misères. » (Amis de Dieu, n° 92).

Le pape François met en garde
contre un danger qui peut être causé
par le manque de joie : « Le grand
risque du monde d’aujourd’hui, avec
son offre de consommation multiple
et écrasante, est une tristesse
individualiste qui vient d’un cœur
bien installé et avare, de la recherche
maladive de plaisirs superficiels, de
la conscience isolée. Quand la vie
intérieure se ferme sur ses propres
intérêts, il n’y a plus de place pour
les autres, les pauvres n’entrent plus,
on n’écoute plus la voix de Dieu, on



ne jouit plus de la douce joie de son
amour, l’enthousiasme de faire le
bien ne palpite plus. »[8].

Son exercice

L'un des premiers écrits chrétiens
affirme que « Tout homme joyeux
fait le bien, pense le bien et méprise
la tristesse. Mais l’homme triste fait
toujours le mal »[9]. Comme la joie
est l'effet de la charité, celui qui
cherche la proximité de Dieu et
répond à l'appel à la sainteté fait le
bien et, par conséquent, son cœur
déborde de paix et de joie : « Si nous
vivons de la sorte, nous réaliserons
une œuvre de paix dans le monde ;
nous saurons rendre aimable aux
autres le service du Seigneur, parce
que « Dieu aime celui qui donne avec
joie » (2 Co 9, 7). Le chrétien est un
homme parmi d’autres dans la
société ; mais de son cœur s’écoulera
la joie propre à celui qui se propose
d’accomplir la Volonté du Père avec



l’aide constante de la grâce » (Amis
de Dieu, n° 93).

Le pape François, dans le texte cité
ci-dessus, en diagnostiquant le
danger de la tristesse individualiste
qui peut créer une société de
consommation exacerbée, désigne
indirectement l'antidote : l’attention
et le service des autres. La vie avec
d’autres dans la famille, au travail et
en société sont des occasions
permanentes de faire le bien et de
semer la joie : « Se donner
sincèrement aux autres est d’une
telle efficacité que Dieu accorde en
retour une humilité pleine de joie
» (Forge, n. 591).

Nous avons tous besoin de voir des
visages heureux autour de nous.
C'est pourquoi il vaut la peine de
faire un effort pour vivre un conseil
qui était le titre d'une émission de
télévision pour les jeunes et d'un
livre encore en vente aujourd'hui : «



toujours joyeux pour rendre les
autres heureux ». Le mot joie, en
anglais –JOY– indique l'ordre de nos
centres d’intérêts et de nos amours :
« Jesus, Others, You » (Jésus, les
Autres, Toi).

Vicente Bosch

[1] Catéchisme de l'Église catholique,
n° 30.

[2] François, exhortation apostolique 
Evangelii gaudium, 24 novembre
2013, n° 1.

[3] Saint Thomas d'Aquin, Somme
Théologique, I-II, question 31, article
3.

[4] Ibidem, II-II, question 28, article 4.

[5] Catéchisme de l'Église catholique,
n° 301.



[6] Saint Thomas More, Lettres de la
Tour, n° 7 (Lettre de Margaret à Alice,
août 1534, relatant un long entretien
avec son père en prison). Cf 
Catéchisme de l’Église catholique, 313.

[7] Saint Thomas d'Aquin, Somme
Théologique, II-II, question 28, article
4.

[8] François, exhortation apostolique 
Evangelii gaudium, 24 novembre
2013, n° 2.

[9] Hermas, Le Pasteur, Les Éditions 
Blanche de Peuterey, Collection Pères
de l’Église, Grenoble, 7 décembre
2012, Précepte X, n° 42.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/la-joie-

chretienne-2/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/la-joie-chretienne-2/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-joie-chretienne-2/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-joie-chretienne-2/

	La joie chrétienne

