
opusdei.org

La charité
chrétienne dans la
manière de parler

À l'approche de la journée
internationale de la charité (5
septembre), nous vous
proposons cet article consacré à
la charité dans la manière de
parler, en écho à l’invitation
répétée du pape François à « ne
pas parler le langage de
l’hypocrisie ».

03/09/2025



Si vous demeurez fidèles à ma parole,
vous êtes vraiment mes disciples ;
alors vous connaîtrez la vérité, et la
vérité vous rendra libres (Jn 8, 31-32).
Dans un dialogue approfondi avec les
Juifs, se dégage cette promesse du
Seigneur qui, dans sa simplicité et sa
solennité, traverse les siècles : la
vérité nous rend libres. Mais aussi
les fausses promesses traversent les
siècles : celles de celui qui était
homicide dès le commencement. Il n'a
pas tenu dans la vérité, parce qu'il n'y
a pas de vérité en lui. Quand il parle
mensonge, il parle de son propre
fonds: oui, il est menteur et père du
mensonge (Jn 8, 44).

« L’aspect le plus sublime de la
dignité humaine se trouve dans cette
vocation de l’homme à communier
avec Dieu. Cette invitation que Dieu
adresse à l’homme de dialoguer avec
Lui commence avec l’existence
humaine » (Gaudium et Spes, 19). On
peut donc dire que la parole – la 



nécessité de vivre en dialogue, en
communion – est ce qu’il y a de plus
propre à la personne. Par la parole,
la personne se communique elle-
même : lorsque nous parlons, nous
n’émettons pas seulement un
message, mais dans un certain sens,
nous nous livrons nous-mêmes. Et
nous n'atteignons pas seulement
l'oreille des autres, mais leur cœur, le
centre de leur être. C'est pourquoi la
parole a une certaine dimension 
sacrée. Son bon usage profite, édifie
les gens, tandis que les mauvaises
paroles peuvent les brutaliser.
Alexandre Soljenitsyne l'a perçu
intensément : les mensonges, dit-il,
ne sont pas des mots que l'on dit et
qui restent en l'air, loin de nous, mais
chaque mensonge nous corrompt de
l'intérieur, jusqu'à consumer nos
entrailles.

Le ton des premiers chrétiens



Dans sa prédication, le Seigneur
invite tout le monde à la
transparence ; à être simple, à éviter
les casuistiques qui dissimulent
souvent, ou du moins initient, le
mensonge : Que votre parole soit
“oui”, si c’est “oui”, “non”, si c’est
“non”. Ce qui est en plus vient du
Mauvais (Mt 5,37). Le Seigneur est
très ferme contre l'hypocrisie, et il
loue volontiers ceux en qui il n'y a ni
duplicité ni tromperie (cf. Jn 1, 47).
C'est un ton, une manière de faire,
qui a touché une corde sensible chez
les premiers chrétiens : l'Épître de
saint Jacques l’exprime avec des
accents similaires : Que votre « oui »
soit un «oui», que votre « non » soit un
« non » ; ainsi vous ne tomberez pas
sous le jugement (Jc 5,12). Saint Pierre
leur parle de rejeter toute
méchanceté, toute ruse, les
hypocrisies, les jalousies et toutes les
médisances afin de s'approcher de
Dieu, de désirer, comme des enfants



nouveau-nés, le lait non dénaturé (cf.
1 P 2,1-2).

La simple "bonne intention",
générique et bonasse, ne suffit pas
pour obtenir cette simplicité
chrétienne dans la parole : la tension
entre la vérité et le mensonge est
présente dans tout l'arc de notre vie.
L'Écriture ne se limite pas à énoncer
des principes, mais elle souligne en
détail les abus de la parole, la
déconnexion entre ce que l'on est et
ce que l'on dit. C'est dans ce sens
anthologique, et d'une éternelle
actualité, qu'apparaît l'admonition de
Jacques sur la langue : Si quelqu’un
ne commet pas d’écart quand il parle,
c’est un homme parfait, capable de
maîtriser son corps tout entier. En
mettant un frein dans la bouche des
chevaux pour qu’ils nous obéissent,
nous dirigeons leur corps tout entier.
Voyez aussi les navires : quelles que
soient leur taille et la force des vents
qui les poussent, ils sont dirigés par



un tout petit gouvernail au gré de
l’impulsion donnée par le pilote. De
même, notre langue est une petite
partie de notre corps et elle peut se
vanter de faire de grandes choses. (…)
Toute espèce de bêtes sauvages et
d’oiseaux, de reptiles et d’animaux
marins peut être domptée et, de fait,
toutes furent domptées par l’espèce
humaine ; mais la langue, personne ne
peut la dompter (Jc 3, 2-8).

Ce même souci d’"apprivoisement"
de la langue est très présent dans les
enseignements du pape François.
Avec la même insistance de l'Apôtre,
il ne manque pas une occasion de
demander aux chrétiens de s'efforcer
de mettre un terme à la parole qui
détruit. Le pape sait que son appel au
renouveau de la vie des chrétiens et
de l'Église serait dévalorisé si nous
n'atteignions pas ce petit gouvernail
qui décide de la route du navire.



Nous apprécions tous la franchise
avec laquelle le Successeur de Pierre
parle, bien que nous risquions de
penser trop vite qu'il parle pour les
autres, et de passer à autre chose
sans nous demander dans quelle
mesure nos habitudes actuelles ou
nos comportements socialement
acceptés en la matière sont à la
hauteur de l'Évangile. Le Catéchisme
de l'Église Catholique (cf. nn. 2464 ss.)
et le Magistère du pape François
offrent de nombreuses pistes de
réflexion.

Le mensonge, le langage de
l'hypocrisie

Avec quel soin nous efforçons-nous
d'aimer et de toujours dire la vérité,
d'éviter de mentir complètement ?
Parce que nous ne pouvons pas
oublier la gravité du mensonge, qui «
est une véritable violence faite à
autrui. Il l’atteint dans sa capacité de
connaître, qui est la condition de tout



jugement et de toute décision. Il
contient en germe la division des
esprits et tous les maux qu’elle
suscite. Le mensonge est funeste
pour toute société ; il sape la
confiance entre les hommes et
déchire le tissu des relations sociales
» (CEC, n. 2486).

Le Pape a parlé avec force du 
langage de l'hypocrisie, qui est
propre à ceux qui n'aiment pas la
vérité. Ils n’aiment qu’eux-mêmes
et ainsi cherchent à tromper, à
entraîner l’autre dans leur
mensonge, dans leur tromperie. Ils
ont le cœur menteur; ils ne
peuvent pas dire la vérité.
» (Homélie, 4 juin 2013). Comme saint
Pierre, il fait appel à l'innocence des
enfants, au lait spirituel pur (cf. 1 P
2,2) : un enfant n'est pas un
hypocrite, parce qu'il n'est pas
corrompu. Quand Jésus nous dit :
"Que votre façon de parler soit :
"oui, oui", "non, non", avec une



âme d'enfant, il nous dit le
contraire de ce que disent les
corrompus (...). Demandons
aujourd'hui au Seigneur que notre
façon de parler soit celle de la
simplicité, celle des enfants ; de
parler comme des enfants de Dieu :
donc, de parler dans la vérité de
l'amour (Homélie, 4 juin 2013).

La médisance : apprendre à se
mordre la langue

Dans le Sermon sur la Montagne,
Jésus prend à la racine le cinquième
commandement du Décalogue : Vous
avez appris qu’il a été dit aux anciens:
Tu ne commettras pas de meurtre, et
si quelqu’un commet un meurtre, il
devra passer en jugement. Eh bien !
moi, je vous dis : Tout homme qui se
met en colère contre son frère devra
passer en jugement. Si quelqu’un
insulte son frère, il devra passer
devant le tribunal. Si quelqu’un le
traite de fou, il sera passible de la



géhenne de feu. (Mt 5,21-22). Les
paroles du Seigneur sont dures, mais 
celui qui entre dans la vie
chrétienne, celui qui accepte de
suivre ce chemin, a des exigences
supérieures à celles de tous les
autres... Il n’a pas d’avantages
supérieurs, non ! Il a des exigences
supérieures (Homélie, 13 juin 2013).
La médisance et les insultes ne se
réduisent pas à des méfaits
innocents : ils tuent le frère. Saint
Josémaria écrit : Sais-tu le mal que
tu peux causer en lançant une
pierre les yeux bandés ? –Tu ne
sais pas davantage le tort, parfois
grave, que tu peux provoquer en
jetant des phrases critiques, qui
semblent dénuées d’importance,
parce que vous avez les yeux
bandés par la légèreté ou
l’emportement (Chemin, 455). C'est
pourquoi, poursuit le Pape,
"lorsqu’on commence à sentir dans
son cœur quelque chose de
négatif" contre son frère et qu’on



l’exprime " par une insulte, une
malédiction, ou de la colère, il y a
quelque chose qui ne va pas. Tu
dois te convertir, tu dois changer "
(Homélie, 13 juin 2013).

A ceux qui pensent qu'il est justifié
de dire du mal de quelqu'un parce
qu'"il le mérite", le Pape fait cette
recommandation : Priez pour cette
personne, faites pénitence pour
elle, et si nécessaire, parlez-lui
pour qu’elle corrige le problème.
Mais ne le dites pas à tout le
monde (...) Paul était un grand
pécheur. Et il dit de lui-même : «
j’ai d'abord été un persécuteur, un
blasphémateur, un homme violent,
mais la miséricorde m'a été
témoignée. Peut-être qu'aucun
d'entre nous ne blasphème. Mais si
l'un d'entre nous médit, c'est
certainement un persécuteur et un
violent (Homélie, 13 septembre
2013).



Nous devons également tenir compte
de l'effet dévastateur que ce
comportement a sur la vie familiale,
sociale et ecclésiale ; c'est une pluie
fine qui semble innocente mais qui
ronge tout : que chacun se demande
aujourd'hui : Est-ce que je fais
grandir l’unité en famille, en
paroisse, en communauté, ou est-
ce que je suis mauvaise langue ?
Est-ce que je suis un motif de
division, de malaise ? Mais vous ne
savez pas le mal que font les
commérages à l’Église, aux
paroisses, aux communautés ! Cela
fait du mal ! Les commérages
blessent. Avant de faire des
commérages, un chrétien doit se
mordre la langue (Homélie, 25
septembre 2013).

La diffamation et la nécessité de
réparer

Il est bon de garder à l'esprit qu'il ne
suffit pas que quelque chose soit ou



semble être vrai pour qu'il soit
divulgué sans autre considération. «
Le droit à la communication de la
vérité n’est pas inconditionnel.
Chacun doit conformer sa vie au
précepte évangélique de l’amour
fraternel. Celui-ci demande, dans les
situations concrètes, d’estimer s’il
convient ou non de révéler la vérité à
celui qui la demande » (CEC, n. 2488).

Souvent, l'intérêt supposé pour
l'information (tant de l'émetteur que
du destinataire) est en réalité le
déguisement d'une curiosité
irrespectueuse, qui conduit souvent à
des ragots ou des ouï-dire, à des
insinuations et à des déclarations
calomnieuses sur des personnes et
des institutions, qui sont ensuite
diffusées sans grande possibilité de
rectification.

C'est pourquoi, dans de tels cas, la
réparation est un devoir de
conscience. Le Catéchisme nous le



rappelle : « Toute faute commise à
l’égard de la justice et de la vérité
appelle le devoir de réparation, même
si son auteur a été pardonné.
Lorsqu’il est impossible de réparer
un tort publiquement, il faut le faire
en secret ; si celui qui a subi un
préjudice ne peut être directement
dédommagé, il faut lui donner
satisfaction moralement, au nom de
la charité. Ce devoir de réparation
concerne aussi bien les fautes
commises à l’égard de la réputation
d’autrui. Cette réparation, morale et
parfois matérielle, doit s’apprécier à
la mesure du dommage qui a été
causé. Elle oblige en conscience
» (CEC n° 2487).

Il est donc utile de revoir notre
attitude face à la légèreté avec
laquelle l'intimité et la réputation des
autres sont habituellement traitées
dans les conversations et les
commentaires - également chez les
chrétiens - en prétendant peut-être



comme justification que l'un ou
l'autre ne fait que répéter ce que les
nouvelles, ou les rumeurs, disent ! 
Les commérages, a dit le pape, 
blessent, ils giflent la bonne
réputation d'une personne, ils
giflent le cœur d'une personne
(Homélie, 12/9/2014). Nous pouvons
également penser à la désinvolture
avec laquelle il nous semble normal
de critiquer les autres (du voisin d'en
haut au politicien ou au footballeur à
la télévision), en paroles ou par écrit,
de manière aigre ou malveillante,
sans compréhension, allant avec un
grand naturel du dénigrement à
l'insulte, sans la moindre possibilité
que cette critique soit constructive
pour qui que ce soit.

Que recherchons-nous ? Que gagnent
les autres, lorsque nous diffusons de
telles nouvelles ou rumeurs, sans
savoir exactement ce qu'elles ont de
vrai ? Car, en fait, même les
informations véridiques connues sur



les autres doivent être traitées avec
prudence et discrétion, afin de ne pas
diffamer, scandaliser ou causer de
préjudices (cf. CEC, n° 2477 et 2479).
Nous laissons facilement notre
sensibilité s'émousser pour rejeter
un tel comportement ou pour avertir
que nous risquons d'y tomber aussi. 
Mais si le sel devient fade, comment
lui rendre de la saveur ? (Mt 5, 13). Ce
sont les chrétiens qui ont la mission,
avec la grâce de la mener à bien, de
maintenir dans le monde l'air libre et
pur de la vérité. Aujourd’hui, alors
que le monde baigne dans la
désobéissance, la médisance, les
intrigues et les manigances, nous
devons plus que jamais aimer
l’obéissance, la sincérité, la
loyauté, la simplicité, le tout dans
un esprit surnaturel qui nous
rendra d’autant plus humains
(Forge, n° 530).

Pour parvenir à la paix



Lors de la rencontre avec les
présidents d'Israël et de Palestine
pour les négociations de paix, le Pape
a prononcé une prière qui s’achevait
ainsi : Seigneur, désarme la langue
et les mains, renouvelle les cœurs
et les esprits, afin que la parole qui
nous conduise à la rencontre de
l’autre soit toujours "frère" (Prière
pour la Paix, 8 juin 2014).

La vérité qui nous rend libres (cf. Jn
8, 31-32) ne consiste pas simplement
en la possession ou la transmission
de déclarations et d'informations qui
correspondent à la réalité des choses.
Il s'agit de quelque chose de plus
profond : la vérité qui sous-tend la
sincérité et la loyauté envers les
autres, sous toutes ses formes, est
que nous sommes tous frères et
sœurs, enfants d'un même Père.

Par sa vie, veritatem faciens in
caritate (cf. Ep 4, 15), Jésus-Christ
nous a montré cette harmonie



fondamentale entre la vérité et
l'amour. C'est pourquoi la vérité qui
libère, qui apporte la paix, se trouve
dans cette manifestation éminente de
l'amour de Dieu pour les hommes,
qui est la Croix rédemptrice : Comme
je voudrais que pendant un
moment tous les hommes et toutes
les femmes de bonne volonté
regardent la Croix ! On peut y lire
la réponse de Dieu : là, à la
violence on ne répond pas par la
violence, à la mort, on ne répond
pas par le langage de la mort. Dans
le silence de la Croix, se tait le
bruit des armes et parle le langage
de la réconciliation, du pardon, du
dialogue, de la paix (Homélie, 7
septembre 2013).

R. Valdés et C. Ayxelà



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/la-charite-
chretienne-dans-la-maniere-de-parler/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/la-charite-chretienne-dans-la-maniere-de-parler/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-charite-chretienne-dans-la-maniere-de-parler/
https://opusdei.org/fr-lu/article/la-charite-chretienne-dans-la-maniere-de-parler/

	La charité chrétienne dans la manière de parler

