
opusdei.org

Journée Mondiale de
la Paix 2011. "Liberté
religieuse, chemin
vers la paix"

Message de sa Sainteté Benoît
XVI pour la célébration de la
Journée Mondiale de la Paix
2011

13/01/2011

LIBERTÉ RELIGIEUSE, CHEMIN
VERS LA PAIX

1. AU DÉBUT D’UNE ANNÉE
NOUVELLE, mes vœux voudraient



rejoindre tous et chacun ; vœux de
sérénité et de prospérité, mais
surtout vœux de paix. L’année qui
vient de se clôturer a été marquée,
elle aussi, malheureusement par la
persécution, la discrimination, par de
terribles actes de violence et
d’intolérance religieuse.

Je pense en particulier à la chère
terre d’Irak qui, dans sa marche vers
une stabilité et une réconciliation
tant souhaitées, continue à être une
scène de violences et d’attentats.
Viennent à la mémoire les récentes
souffrances de la communauté
chrétienne, et tout particulièrement
le lâche attentat contre la cathédrale
siro-catholique Notre-Dame du
Perpétuel Secours, à Bagdad, où, le 31
octobre dernier, deux prêtres et plus
de cinquante fidèles ont été tués,
alors qu’ils étaient réunis pour la
célébration de la sainte Messe. Et il y
eut d’autres attaques les jours
suivants, aussi contre des habitations



privées, suscitant la peur au sein de
la communauté chrétienne et le
désir, chez beaucoup de ses
membres, d’émigrer pour aller
chercher de meilleures conditions de
vie. Je les assure de ma proximité et
de celle de toute l’Eglise. Ce
sentiment a été concrètement
exprimé lors de la récente Assemblée
spéciale pour le Moyen-Orient du
Synode des Evêques. Cette Assemblée
a adressé un encouragement aux
communautés catholiques en Irak et
dans tout le Moyen-Orient à vivre la
communion et à continuer à offrir un
témoignage courageux de foi en ces
régions.

Je remercie vivement les
Gouvernements qui s’efforcent de
soulager les souffrances de ces frères
en humanité et j’invite les
catholiques à prier pour leurs frères
dans la foi qui souffrent violences et
intolérances, et à leur manifester
leur solidarité. Dans ce contexte, j’ai

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_fr.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_fr.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_fr.htm


ressenti de manière particulièrement
vive l’opportunité de partager avec
vous tous quelques réflexions sur la
liberté religieuse, chemin vers la
paix. Il est douloureux en effet de
constater que, dans certaines régions
du monde, il n’est pas possible de
professer et de manifester librement
sa religion, sans mettre en danger sa
vie et sa liberté personnelle. En
d’autres points du monde, il existe
des formes plus silencieuses et plus
sophistiquées de préjugés et
d’opposition à l’encontre des
croyants et des symboles religieux.
Les chrétiens sont à l’heure actuelle
le groupe religieux en butte au plus
grand nombre de persécutions à
cause de leur foi. Beaucoup subissent
des offenses quotidiennes et vivent
souvent dans la peur à cause de leur
recherche de la vérité, de leur foi en
Jésus Christ et de leur appel sincère
afin que soit reconnue la liberté
religieuse. Tout cela ne peut être
accepté, parce que cela constitue une



offense à Dieu et à la dignité
humaine ; de plus, c’est une menace
à la sécurité et à la paix, et cela
empêche la réalisation d’un réel
développement humain intégral.

C’est en effet dans la liberté
religieuse que se trouve l’expression
de la spécificité de la personne
humaine, qui peut ainsi ordonner sa
vie personnelle et sociale selon Dieu :
à Sa lumière se comprennent
pleinement l’identité, le sens et le but
de la personne. Nier ou limiter de
manière arbitraire cette liberté
signifie cultiver une vision réductrice
de la personne humaine ; mettre
dans l’ombre le rôle public de la
religion signifie engendrer une
société injuste, puisque celle-ci n’est
pas en harmonie avec la vraie nature
de la personne humaine ; cela signifie
rendre impossible l’affirmation d’une
paix authentique et durable de toute
la famille humaine.



J’exhorte donc les hommes et les
femmes de bonne volonté à
renouveler leur engagement pour la
construction d’un monde où tous
soient libres de professer leur
religion ou leur foi, et de vivre leur
amour pour Dieu de tout leur cœur,
de toute leur âme et de tout leur
esprit (cf. Mt 22,37). Voilà le
sentiment qui inspire et guide le 
Message pour la XLIVème Journée
Mondiale de la Paix, consacré au
thème : Liberté religieuse, chemin
vers la paix. Le droit sacré à la vie
et à une vie spirituelle

2. Le droit à la liberté religieuse
s’enracine dans la dignité même de la
personne humaine, dont la nature
transcendante ne doit être ni ignorée
ni négligée. Dieu a créé l’homme et la
femme à son image et à sa
ressemblance (cf. Gn 1,27). C’est pour
cela que chaque personne a le droit
sacré à une vie intègre aussi du point
de vue spirituel. Sans la



reconnaissance de son être spirituel,
sans l’ouverture au transcendant, la
personne humaine se replie sur elle-
même, et elle n’arrive pas à trouver
des réponses aux interrogations de
son cœur sur le sens de la vie et à
conquérir des valeurs et des
principes éthiques durables. Elle ne
peut donc même pas réussir à
expérimenter une authentique
liberté et à développer une société
juste.

La Sainte Ecriture, en harmonie avec
notre propre expérience, révèle la
valeur profonde de la dignité
humaine : « A voir ton ciel, ouvrage
de tes doigts, la lune et les étoiles que
tu fixas, qu’est donc le mortel, que tu
t’en souviennes, le fils d’Adam, que
tu le veuilles visiter ? A peine le fis-tu
moindre qu’un dieu ; tu le couronnes
de gloire et de beauté, pour qu’il
domine sur l’œuvre de tes mains ;
tout fut mis par toi sous ses pieds
» (Ps 8, 4-7).



Devant la sublime réalité de la
nature humaine, nous pouvons faire
l’expérience du même
émerveillement que le psalmiste. Elle
se manifeste comme ouverture au
Mystère, comme capacité de
s’interroger en profondeur sur soi-
même et sur l’origine de l’univers,
comme intime résonance à l’Amour
suprême de Dieu, principe et fin de
toutes choses, de toute personne et
de tous les peuples. La dignité
transcendante de la personne est une
valeur essentielle de la sagesse judéo-
chrétienne, mais grâce à la raison,
elle peut être reconnue par tous.
Cette dignité, comprise comme une
capacité de transcender sa propre
matérialité et de rechercher la vérité,
doit être reconnue comme un bien
universel, indispensable pour la
construction d’une société orientée
vers la réalisation et la plénitude de
l’homme. Le respect des éléments
essentiels de la dignité de l’homme,
tels que le droit à la vie et le droit à la



liberté religieuse, est une condition
de la légitimité morale de toute
norme sociale et juridique.

Liberté religieuse et respect
mutuel

3. La liberté religieuse est à l’origine
de la liberté morale. En effet,
l’ouverture à la vérité et au bien,
l’ouverture à Dieu, qui est enracinée
dans la nature humaine, confère une
pleine dignité à chaque personne et
elle est garante d’un respect mutuel
et plénier entre les personnes. C’est
pourquoi la liberté religieuse doit
être comprise non seulement comme
une absence de la coercition, mais
d’abord comme une capacité
d’ordonner ses choix selon la vérité.

Il existe un lien infrangible entre
liberté et respect ; car, « la loi morale
oblige tout homme et tout groupe
social à tenir compte, dans l’exercice
de leurs droits, des droits d’autrui, de



leurs devoirs envers les autres et du
bien commun de tous ».

Une liberté ennemie ou indifférente à
l’égard de Dieu finit par se nier elle-
même et ne garantit pas le plein
respect de l’autre. Une volonté qui se
croit radicalement incapable de
rechercher la vérité et le bien n’a
plus de raisons objectives ni de
motifs pour agir, sinon ceux que lui
imposent ses intérêts momentanés et
contingents, elle n’a pas « une
identité » à conserver et à construire
en opérant des choix vraiment libres
et conscients. Elle ne peut donc
revendiquer le respect de la part
d’autres « volontés », elles aussi
détachées de leur être plus profond
et qui, de ce fait, peuvent faire valoir
d’autres « raisons » ou même aucune
« raison ». L’illusion que l’on puisse
trouver dans le relativisme moral la
clé d’une coexistence pacifique, est
en réalité l’origine des divisions et de
la négation de la dignité des êtres



humains. On comprend alors qu’il
soit nécessaire de reconnaître une
double dimension dans l’unité de la
personne humaine : la dimension 
religieuse et la dimension sociale. A
cet égard, il est inconcevable que des
croyants « doivent se priver d’une
partie d’eux-mêmes – de leur foi –
afin d’être des citoyens actifs ; il ne
devrait jamais être nécessaire de nier
Dieu pour jouir de ses droits ».

La famille, école de liberté et de
paix

4. Si la liberté religieuse est chemin
vers la paix, l’éducation religieuse est
une route privilégiée pour donner
aux nouvelles générations la
possibilité de reconnaître en l’autre
un frère et une sœur, avec qui
marcher ensemble et collaborer pour
que tous se sentent comme les
membres vivants d’une même
famille humaine, au sein de laquelle
personne ne doit être exclu.



La famille fondée sur le mariage,
expression d’une union intime et
d’une complémentarité entre un
homme et une femme, s’insère dans
ce contexte comme première école
de formation et de croissance sociale,
culturelle, morale et spirituelle des
enfants, qui devraient toujours
trouver dans leur père et leur mère
les premiers témoins d’une vie
orientée vers la recherche de la
vérité et de l’amour de Dieu. Les
parents eux-mêmes devraient être
toujours libres de transmettre, sans
entraves et de manière responsable,
leur patrimoine de foi, de valeurs et
de culture à leurs enfants. La famille,
première cellule de la société
humaine, reste le milieu primordial
de formation pour des relations
harmonieuses à tous les niveaux de
la convivialité humaine, nationale et
internationale. Nous trouvons ici la
route à suivre avec sagesse pour
construire un tissu social solide et
solidaire, pour préparer les jeunes à



prendre leurs propres
responsabilités dans la vie, au sein
d’une société libre, dans un esprit de
compréhension et de paix.

Un patrimoine commun

5. On pourrait dire que, parmi les
droits et les libertés fondamentaux
enracinés dans la dignité humaine, la
liberté religieuse jouit d’un statut
spécial. Quand la liberté religieuse
est reconnue, la dignité de la
personne humaine est respectée à sa
racine même, et l’ethos et les
institutions des peuples se
consolident. A l’inverse, quand la
liberté religieuse est niée, quand on
essaie d’empêcher de professer sa
religion ou sa foi et de vivre en
conformité avec elles, la dignité
humaine est lésée, et de cette
manière se trouvent menacées la
justice et la paix, lesquelles se
fondent sur l’ordre social juste qui



s’édifie à la lumière de la Vérité
Suprême et du Souverain Bien.

En ce sens, la liberté religieuse est
aussi un acquis de civilisation
politique et juridique. C’est un bien
essentiel : toute personne doit
pouvoir exercer librement le droit de
professer et de manifester
individuellement ou de manière
communautaire, sa religion ou sa foi,
aussi bien en public qu’en privé,
dans l’enseignement et dans la
pratique, dans les publications, dans
le culte et dans l’observance des
rites. Elle ne devrait pas rencontrer
d’obstacles si elle désire,
éventuellement, adhérer à une autre
religion ou n’en professer aucune. En
ce domaine, la règlementation
internationale se révèle
emblématique et est un exemple
essentiel pour les Etats, en ce qu’elle
ne permet aucune dérogation à la
liberté religieuse, sauf l’exigence
légitime de l’ordre public pénétré par



la justice. La règlementation
internationale reconnaît ainsi aux
droits de nature religieuse le même 
status que le droit à la vie et à la
liberté personnelle, car ils
appartiennent au noyau essentiel des
droits de l’homme, à ces droits
universels et naturels que la loi
humaine ne peut jamais nier.

La liberté religieuse n’est pas le
patrimoine exclusif des croyants, mais
de la famille tout entière des peuples
de la terre. C’est l’élément
incontournable d’un Etat de droit ;
on ne peut pas la nier sans porter
atteinte en même temps à tous les
droits et aux libertés fondamentales,
puisqu’elle en est la synthèse et le
sommet. Elle est « le ‘papier
tournesol’ qui permet de vérifier le
respect de tous les autres droits
humains ». Celle-ci favorise l’exercice
des facultés plus spécifiquement
humaines tout en créant les
prémisses nécessaires pour la



réalisation d’un développement
intégral, lequel concerne de manière
unitaire la totalité de la personne en
chacune de ses dimensions.

La dimension publique de la
religion

6. La liberté religieuse, comme toute
liberté, tout en provenant de la sphère
personnelle, se réalise dans la relation
avec les autres. Une liberté sans
relations n’est pas une liberté
achevée. La liberté religieuse ne
s’épuise pas non plus dans la seule
dimension individuelle, mais elle se
met en œuvre dans la communauté
dont elle fait partie et dans la société,
ceci en cohérence avec l’être
relationnel de la personne et avec la
nature publique de la religion.

La mise en relation est une
composante décisive de la liberté
religieuse qui pousse les
communautés des croyants à
pratiquer la solidarité en vue du bien



commun. Dans cette dimension
communautaire, chaque personne
reste unique et absolument originale,
tout en se complétant et en se
réalisant pleinement.

On ne peut pas nier la contribution
que les communautés religieuses
apportent à la société. Nombreuses
sont les institutions caritatives et
culturelles qui attestent le rôle
constructif des croyants pour la vie
sociale. D’une importance plus
grande encore est la contribution
éthique de la religion dans le
domaine politique. Elle ne devrait
pas être marginalisée ou interdite,
mais comprise comme un apport
valable à la promotion du bien
commun. Dans cette perspective il
convient de mentionner la
dimension religieuse de la culture,
tissée au long des siècles grâce aux
contributions sociales et surtout
éthiques de la religion. Une telle
dimension ne constitue en aucune



manière une discrimination vis-à-vis
de ceux qui n’en partagent pas la
croyance, mais elle renforce plutôt la
cohésion sociale, l’intégration et la
solidarité.

Liberté religieuse, force de liberté
et de civilisation :

les dangers de son
instrumentalisation

7. L’instrumentalisation de la liberté
religieuse pour masquer des intérêts
occultes, comme par exemple la
subversion de l’ordre établi,
l’accaparement de ressources ou le
maintien du pouvoir de la part d’un
groupe, peut provoquer des
dommages énormes aux sociétés. Le
fanatisme, le fondamentalisme, les
pratiques contraires à la dignité
humaine, ne peuvent jamais trouver
une justification, encore moins si
cela est accompli au nom de la
religion. La profession d’une religion
ne peut pas être instrumentalisée, ni



imposée par la force. Il faut donc que
les Etats et les diverses communautés
humaines n’oublient jamais que la
liberté religieuse est une condition de
la recherche de la vérité et que la
vérité ne s’impose pas par la violence
mais par « la force de la vérité elle-
même ».En ce sens, la religion est une
force positive et propulsive pour la
construction de la société civile et
politique.

Comment nier la contribution des
grandes religions du monde au
développement de la civilisation ? La
recherche sincère de Dieu a conduit
à un plus grand respect de la dignité
de l’homme. Les communautés
chrétiennes, avec leur patrimoine de
valeurs et de principes, ont
fortement contribué à la prise de
conscience de la part des personnes
et des peuples, de leur identité et de
leur dignité, de même qu’à la
conquête d’institutions
démocratiques et à l’affirmation des



droits de l’homme ainsi que des
devoirs correspondants.

Aujourd’hui encore, dans une société
toujours plus mondialisée, les
chrétiens sont appelés, non
seulement à un engagement civil,
économique et politique responsable,
mais aussi au témoignage de leur
charité et de leur foi, à offrir une
contribution précieuse à
l’engagement rude et exaltant pour
la justice, le développement humain
intégral et le juste ordonnancement
des réalités humaines. Exclure la
religion de la vie publique, c’est
enlever à cette dernière un espace
vital qui ouvre à la transcendance.
Sans cette expérience originelle,
orienter les sociétés vers des
principes éthiques universels s’avère
pénible et il devient difficile de
mettre en place des règlements
nationaux et internationaux où les
droits et les libertés fondamentaux
peuvent être pleinement reconnus et



mis en œuvre comme se le proposent
les objectifs – malheureusement
encore négligés ou contredits – de la 
Déclaration universelle des Droits de
l’homme de 1948.

Un problème de justice et de
civilisation :

le fondamentalisme et l’hostilité à
l’égard des croyants

nuisent à la laïcité positive des Etats

8. La même détermination avec
laquelle sont condamnées toutes les
formes de fanatisme et de
fondamentalisme religieux, doit
animer aussi l’opposition à toutes les
formes d’hostilité à l’égard de la
religion, qui limitent le rôle public
des croyants dans la vie civile et
politique.

On ne peut oublier que le 
fondamentalisme religieux et le
laïcisme sont des formes spéculaires



et extrêmes du refus du légitime
pluralisme et du principe de laïcité.
Tous deux, en effet, absolutisent une
vision réductrice et partiale de la
personne humaine, favorisant dans
le premier cas, des formes
d’intégrisme religieux, et dans le
second, de rationalisme. La société
qui veut imposer, ou qui, au contraire,
nie la religion par la violence, est
injuste à l’égard de la personne et de
Dieu, mais aussi envers elle-même.
Dieu appelle à lui l’humanité dans un
dessein d’amour qui, alors qu’il
concerne la personne tout entière
dans sa dimension naturelle et
spirituelle, exige d’y répondre en
termes de liberté et de responsabilité,
de tout son cœur et de tout son être,
individuel et communautaire. La
société elle-même, en tant
qu’expression de la personne et de
l’ensemble de ses dimensions
constitutives, doit donc vivre et
s’organiser en sorte de favoriser
l’ouverture à la transcendance. C’est



précisément pour cela que les lois et
les institutions d’une société ne
peuvent pas être configurées en
ignorant la dimension religieuse des
citoyens ou au point d’en faire
totalement abstraction. Elles doivent
se mesurer – grâce à la participation
démocratique de citoyens conscients
de leur haute vocation – à l’être de la
personne afin de pouvoir la seconder
dans sa dimension religieuse. N’étant
pas une création de l’Etat, elle ne
peut être manipulée par lui ; elle
devrait plutôt en recevoir
reconnaissance et respect.

Lorsque l’ordonnancement
juridique, à tous les niveaux,
national et international, permet ou
tolère le fanatisme religieux ou
antireligieux, il manque à sa mission
même qui est de protéger et de
promouvoir la justice et le droit de
chacun. Ces réalités ne peuvent être
abandonnées à l’arbitraire du
législateur ou de la majorité, car,



comme l’enseignait déjà Cicéron, la
justice consiste en quelque chose de
plus qu’un simple acte productif de
la loi et de son application. Elle
implique de reconnaître à chacun sa
dignité, laquelle, sans liberté
religieuse, garantie et vécue dans son
essence, résulte mutilée et lésée,
exposée au risque de tomber sous la
coupe des idoles, des biens
contingents transformés en absolus.
Tout cela risque de mener la société à
des totalitarismes politiques et
idéologiques qui donnent une place
exagérée au pouvoir public, tandis
que les libertés de conscience, de
pensée et de religion sont humiliées
ou jugulées, comme si elles
pouvaient lui faire concurrence.

Dialogue entre institutions civiles
et religieuses

9. Le patrimoine de principes et de
valeurs exprimés par une religiosité
authentique est une richesse pour les



peuples et pour leur ethos. Ce
patrimoine parle directement à la
conscience et à la raison des hommes
et des femmes, il leur rappelle
l’impératif de la conversion morale,
les incite à cultiver la pratique des
vertus et à se rapprocher les uns des
autres avec amour, sous le signe de
la fraternité, en tant que membres de
la grande famille humaine.

Dans le respect de la laïcité positive
des institutions étatiques, la
dimension publique de la religion
doit toujours être reconnue. Dans ce
but, il est fondamental que s’instaure
un dialogue sincère entre les
institutions civiles et religieuses pour
le développement intégral de la
personne humaine et l’harmonie de
la société.

Vivre dans l’amour et dans la
vérité

10. Dans l’univers mondialisé
caractérisé par des sociétés toujours



plus multi-ethniques et multi-
confessionnelles, les grandes
religions peuvent représenter un
important facteur d’unité et de paix
pour la famille humaine. A partir de
leurs propres convictions religieuses
et de la recherche rationnelle du bien
commun, leurs fidèles sont appelés à
vivre de manière responsable leur
propre engagement dans un contexte
de liberté religieuse. Au sein des
cultures religieuses variées, s’il faut
rejeter tout ce qui est contraire à la
dignité de l’homme et de la femme, il
est nécessaire, à l’inverse, d’accueillir
comme un trésor tout ce qui s’avère
positif pour la convivialité civile.
L’espace public que la communauté
internationale rend disponible pour
les religions et pour leur proposition
d’une « vie bonne », favorise
l’émergence d’une mesure commune
de vérité et de bien, ainsi qu’un
consensus moral, qui sont essentiels
pour une coexistence juste et
pacifique. Les leaders des grandes



religions, en vertu de leur rôle, de
leur influence et de leur autorité
dans leurs propres communautés,
sont appelés les tout premiers au
respect mutuel et au dialogue.

Les chrétiens, pour leur part, sont
invités, par la foi même en Dieu, Père
du Seigneur Jésus-Christ, à vivre en
frères, qui se rencontrent dans l’Eglise
et qui collaborent à l’édification d’un
monde où les personnes et les
peuples ne feront « plus de mal ni de
violence […] car le pays sera rempli
de la connaissance du Seigneur,
comme les eaux couvrent le fond de
la mer » (Is 11,9).

Le dialogue comme recherche en
commun

11. Pour l’Eglise, le dialogue entre les
fidèles des diverses religions
représente un instrument important
pour collaborer au bien commun
avec toutes les communautés
religieuses. L’Eglise elle-même ne



rejette rien de ce qui est vrai et saint
dans les diverses religions. « Elle
considère avec un respect sincère ces
manières d’agir et de vivre, ces règles
et ces doctrines qui, quoiqu’elles
diffèrent en beaucoup de points de
ce qu’elle-même tient et propose,
cependant apportent souvent un
rayon de la vérité qui illumine tous
les hommes ».

Le chemin ainsi indiqué n’est pas celui
du relativisme ou du syncrétisme
religieux. L’Eglise en effet « annonce,
et elle est tenue d’annoncer sans
cesse, le Christ qui est "la voie, la
vérité et la vie" (Jn 14,6), dans lequel
les hommes doivent trouver la
plénitude de la vie religieuse et dans
lequel Dieu s’est réconcilié toutes
choses ». Cela n’exclut pas cependant
le dialogue et la recherche commune
de la vérité dans divers milieux
vitaux, car, selon une expression
souvent utilisée par saint Thomas
d’Aquin, « toute vérité, qui que ce



soit qui la dise, vient de l’Esprit Saint
».

En 2011 sera fêté le 25e anniversaire
de la Journée mondiale de prière pour
la paix, convoquée en 1986 à Assise
par le vénérable Jean-Paul II. A cette
occasion, les responsables des
grandes religions du monde ont
manifesté combien la religion est un
facteur d’union et de paix et non de
division et de conflits. Le souvenir de
cette expérience est un motif
d’espérance en un avenir où tous les
croyants se sentent et deviennent
effectivement artisans de justice et
de paix.

Vérité morale dans la politique et
dans la diplomatie

12. La politique et la diplomatie
devraient prendre en considération
le patrimoine moral et spirituel
offert par les grandes religions du
monde pour reconnaître et affirmer
des vérités, des principes et des



valeurs universelles qui ne peuvent
être niés sans nier en même temps la
dignité de la personne humaine.
Mais, dans la pratique, qu’est-ce que
cela veut dire promouvoir la vérité
morale dans le monde de la politique
et de la diplomatie ? Cela signifie agir
de manière responsable à partir de la
connaissance objective et complète
des faits ; cela veut dire déstructurer
des idéologies politiques qui finissent
par supplanter la vérité et la dignité
humaine et veulent promouvoir des
pseudo valeurs sous le couvert de la
paix, du développement et des droits
humains ; cela veut dire favoriser un
engagement constant pour fonder la
loi positive sur les principes de la loi
naturelle. Tout cela est nécessaire et
est cohérent avec le respect de la
dignité et de la valeur de la personne
humaine, respect garanti par les
Peuples de la terre dans la Charte de
l’Organisation des Nations Unies de
1945, qui présente des valeurs et des
principes moraux universels de



référence pour les normes, les
institutions, les systèmes de
coexistence au niveau national et
international.

Au-delà de la haine et des préjugés

13. En dépit des enseignements de
l’histoire et de l’engagement des
Etats, des Organisations
internationales au niveau mondial et
local, en dépit des efforts des
Organisations non gouvernementales
et de tous les hommes et femmes de
bonne volonté qui, chaque jour, se
dépensent pour la sauvegarde des
droits et des libertés fondamentaux,
on constate aujourd’hui encore, dans
le monde des persécutions, des
discriminations, des actes de
violence et d’intolérance liés à la
religion. En Asie et en Afrique en
particulier, les principales victimes
sont les membres des minorités
religieuses, auxquels il est interdit de
professer librement leur religion ou



d’en changer, par des intimidations,
par la violation des droits et des
libertés fondamentaux et des biens
essentiels, allant jusqu’à la privation
de la liberté personnelle ou même de
la vie.

Il existe en outre - comme je l’ai déjà
dit - des formes plus élaborées
d’hostilité envers la religion, qui,
dans les pays occidentaux, se
manifestent parfois par le reniement
de l’histoire et des symboles religieux
dans lesquels se reflètent l’identité et
la culture de la majorité des citoyens.
Ces attitudes alimentent souvent
haine et préjugés et ne sont pas
cohérentes avec une vision sereine et
équilibrée du pluralisme et de la
laïcité des institutions, sans compter
qu’elles peuvent empêcher les jeunes
générations d’entrer en contact avec
le précieux héritage spirituel de leurs
pays.



La défense de la religion passe par la
défense des droits et des libertés des
communautés religieuses. Que les 
leaders des grandes religions du
monde et les responsables des
Nations renouvellent donc leur
engagement pour la promotion et la
sauvegarde de la liberté religieuse,
en particulier pour la défense des
minorités religieuses, qui ne
représentent pas une menace pour
l’identité de la majorité, mais
représentent au contraire une
opportunité de dialogue et
d’enrichissement culturel
réciproque ! Leur défense est la
meilleure manière de renforcer
l’esprit de bienveillance, d’ouverture
et de réciprocité avec lequel protéger
les droits et les libertés
fondamentaux dans tous les
domaines et toutes les régions du
monde.

La liberté religieuse dans le monde



14. Je m’adresse maintenant aux
communautés chrétiennes qui
souffrent de persécutions, de
discriminations, de violences et
d’intolérance, particulièrement en
Asie, en Afrique, au Moyen-Orient et
spécialement en Terre Sainte, lieu
choisi et béni par Dieu. Tout en leur
renouvelant l’assurance de mon
affection paternelle et de ma prière,
je demande à tous les responsables
d’agir avec promptitude pour mettre
fin à toute brimade contre les
chrétiens qui habitent dans ces
régions. Puissent les disciples du
Christ, confrontés aux adversités du
moment, ne pas perdre courage, car 
le témoignage rendu à l’Evangile est et
sera toujours signe de contradiction !

Méditons en notre cœur les paroles
du Seigneur Jésus : « Heureux les
affligés, car ils seront consolés.
Heureux les affamés et assoiffés de la
justice, car ils seront rassasiés. […]
Heureux êtes-vous quand on vous



insultera, qu’on vous persécutera, et
qu’on dira faussement contre vous
toute sorte d’infamie à cause de moi.
Soyez dans la joie et l’allégresse, car
votre récompense sera grande dans
les cieux » (Mt 5, 5-12). Renouvelons
donc « l’engagement pris par nous à
l’indulgence et au pardon, que nous
demandons à Dieu dans le Notre
Père, en posant nous-mêmes la
condition et la mesure de la
miséricorde désirée. En effet, nous
prions ainsi : "Pardonne-nous nos
offenses, comme nous pardonnons à
ceux qui nous ont offensés" (Mt 6, 12)
». La violence ne se vainc pas par la
violence. Que notre cri de douleur
soit toujours accompagné par la foi,
par l’espérance et le témoignage de
l’amour de Dieu ! J’exprime aussi le
souhait qu’en Occident, spécialement
en Europe, cessent l’hostilité et les
préjugés à l’encontre des chrétiens
qui veulent donner à leur vie une
orientation cohérente avec les
valeurs et les principes exprimés



dans l’Evangile. Que l’Europe
apprenne plutôt à se réconcilier avec
ses propres racines chrétiennes :
elles sont essentielles pour
comprendre le rôle qu’elle a eu,
qu’elle a et veut avoir dans l’histoire ;
elle saura ainsi faire l’expérience de
la justice, de la concorde et de la
paix, en cultivant un dialogue sincère
avec tous les peuples.

La liberté religieuse, chemin vers
la paix

15. Le monde a besoin de Dieu. Il a
besoin de valeurs éthiques et
spirituelles, universelles et partagées,
et la religion peut offrir une
contribution précieuse dans leur
recherche, pour la construction d’un
ordre social juste et pacifique au
niveau national et international.

La paix est un don de Dieu et en même
temps un projet à mettre en œuvre,
jamais complètement achevé. Une
société réconciliée avec Dieu est plus



proche de la paix, qui n’est pas
simplement l’absence de guerre, qui
n’est pas le simple fruit d’une
prédominance militaire ou
économique, ni encore moins de
ruses mensongères ou d’habiles
manipulations. La paix, en fait, est le
résultat d’un processus de
purification et d’élévation culturelle,
morale et spirituelle de chaque
personne et chaque peuple,
processus dans lequel la dignité
humaine est pleinement respectée.
J’invite tous ceux qui désirent
devenir artisans de paix, et
spécialement les jeunes, à se mettre à
l’écoute de la voix intérieure qui est
en eux, pour trouver en Dieu, le
point de référence stable pour la
conquête d’une liberté authentique,
la force inépuisable pour orienter le
monde avec un esprit nouveau,
capable de ne pas répéter les erreurs
du passé. Comme l’enseigne le
Serviteur de Dieu Paul VI, dont la
sagesse et la clairvoyance nous ont

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_fr.htm


valu l’institution de la Journée
Mondiale de la Paix : « Il faut avant
tout donner à la Paix d’autres armes
que celles destinées à tuer et à
exterminer l’humanité. Il faut
surtout les armes morales, qui
donnent force et prestige au droit
international, à commencer par
l’observation des pactes ». La liberté
religieuse est une arme authentique
de la paix, et elle a une mission
historique et prophétique. En effet,
elle valorise et fait fructifier les
qualités les plus intimes et les
potentialités de la personne humaine
capables de changer et rendre
meilleur le monde. Elle permet de
nourrir l’espérance en un avenir de
justice et de paix, même devant les
graves injustices et les misères
matérielles et morales. Puissent tous
les hommes et toutes les sociétés, à
tout niveau et en tout point de la
terre, faire sans tarder l’expérience
de la liberté religieuse, chemin vers la



paix ! Au Vatican, le 8 décembre 2010.
BENEDICTUS PP XVI

Cf. Benoît XVI, Lett. enc. Caritas in
veritate,nn. 29. 55-57.

Cf. Concile œucuménique Vatican II,
Déclaration sur la liberté religieuse 
Dignitatis humanae, n. 2.

Cf. Benoît XVI,Caritas in veritate, n.
78.

Cf. Concile œcuménique Vatican II,
Déclaration sur les relations de
l’Eglise avec les religions non
chrétiennes Nostra aetate, n.1.

Ibid. Déclaration sur la liberté
religieuse Dignitatis humanae, n. 7.

Benoît XVI,Discours à l’Assemblée
Générale de l’Organisation des
Nations Unies (18 avril 2008) : AAS
100 (2008), 337, DC 2403 (2008°, p.
537. 

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_fr.html


Cf. Concile œcuménique Vatican II,
Déclaration sur la liberté religieuse 
Dignitatis humanae, n.2.

Jean-Paul II, Discours aux
participants à l’Assemblée
Parlementaire de l’Organisation pour
la Sécurité et la Coopération en
Europe (OSCE) (10 octobre 2003), 1 : 
AAS 96 (2004), p. 111.

Cf. Caritas in veritate, n. 11.

Cf. Concile œcuménique Vatican II,
Déclaration sur la liberté religieuse 
Dignitatis humanae, n. 1.

Cf. Cicéron, De inventione, II,160.

Cf. Benoît XVI, Discours aux
Représentants des autres religions du
Royaume-Uni (17 septembre 2010) : 
L’Osservatore Romano (18 septembre
2010), p.12 ; DC 2454 (2010), p. 876.

Concile oecuménique Vatican II,
Déclaration sur les relations de

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_fr.html


l’Eglise avec les religions non
chrétiennes Nostra aetate, n.2.

Ibid. Super evangelium Joannis, I,3.

Cf. Benoît XVI, Discours aux Autorités
civiles et au Corps diplomatique à
Chypre (5 juin 2010) : L’Osservatore
Romano (6 juin 2010), p. 8 ; DC 2448
(2010), p. 572-573 ; Commission
Théologique Internationale, A la
recherche d’éthique universelle :
Nouveau regard sur la loi naturelle,
Cité du Vatican, 2009.

Paul VI, Message pour la Journée
mondiale de la Paix 1976 : AAS 67
(1975), 671 ; DC 1686 (1975), p. 953.

Ibid. : AAS, 67 (1975), p. 668 ; DC, 1686
(1975), p. 953.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20090520_legge-naturale_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20090520_legge-naturale_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20090520_legge-naturale_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19751018_ix-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19751018_ix-world-day-for-peace_fr.html
https://opusdei.org/fr-lu/article/journee-mondiale-de-la-paix-2011-liberte-religieuse-chemin-vers-la-paix/


opusdei.org/fr-lu/article/journee-
mondiale-de-la-paix-2011-liberte-

religieuse-chemin-vers-la-paix/
(02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/journee-mondiale-de-la-paix-2011-liberte-religieuse-chemin-vers-la-paix/
https://opusdei.org/fr-lu/article/journee-mondiale-de-la-paix-2011-liberte-religieuse-chemin-vers-la-paix/
https://opusdei.org/fr-lu/article/journee-mondiale-de-la-paix-2011-liberte-religieuse-chemin-vers-la-paix/

	Journée Mondiale de la Paix 2011. "Liberté religieuse, chemin vers la paix"

