
opusdei.org

Jésus, je sais bien
que cela t'a
beaucoup plu !

Saint Josémaria nous a appris à
prendre soin des petites choses,
ayant compris que l’homme
peut plaire à Dieu par de petits
gestes, presque minuscules,
mais accomplis par amour.

08/04/2020

Le 29 décembre 1933, saint
Josémaria donnait une dernière
main à l’installation de l’Académie
DYA, aidé par quatre étudiants :



Manolo, Isidoro, Pepe et Ricardo. Une
de leurs tâches consistait à installer
un tableau-noir, de 1,10 mètre sur 2,
dans une salle de classe. Le
lendemain, il a décrit dans ses notes
l’émotion qu’il en avait éprouvée : «
Deo omnis gloria ! que toute la gloire
soit pour Dieu ! Jésus, je sais bien que
cela t’a beaucoup plu ! » [1]

Nous entrevoyons dans ces quelques
mots sa joie de contempler cet
événement sympathique. Or, ses
notes recèlent peut-être quelque
chose de plus profond, à savoir la
façon dont le fondateur de l’Opus Dei
comprenait que nous pouvons faire
plaisir à Dieu par de petits gestes,
presque minuscules. Il n’est pas
facile, en effet, de comprendre
comment un geste aussi insignifiant
des créatures puisse parvenir
jusqu’au Créateur.

Dieu a dit qu’il trouve ses « délices
avec les fils des hommes » (Pr 8, 31),



autrement dit que nous lui plaisons
beaucoup. Si l’expression de saint
Josémaria semble osée, il pousse
encore plus son audace en écrivant
avec une conviction intime : « Avec la
Foi et l’Amour, nous sommes
capables de rendre Dieu fou, ce Dieu
qui redevient une nouvelle fois fou
— il était fou sur la Croix et il l’est
chaque jour dans l’hostie —, en nous
dorlotant comme un Père dorlote son
fils premier-né » [2]. Cette conviction
revenait souvent dans sa
prédication : « Je leur ai parlé du
Jésus fou, fou de nous » [3]. Aurions-
nous pu imaginer semblable réaction
divine ?

Le bonheur de Dieu

À la fin de sa première lettre
pastorale, le prélat de l’Opus Dei
demandait à Dieu : « Fais, Seigneur,
que dans la foi en ton Amour, nous
vivions chaque jour d’un amour sans
cesse renouvelé, dans une joyeuse



espérance » [4]. Quel est le lien de la
joie, que nous expérimentons tous,
avec les vertus que Dieu nous
accorde et qui nous approchent de
lui ? Selon saint Thomas d’Aquin, « la
béatitude convient souverainement à
Dieu » (S. Th. I-I, q. 26). Personne
n’est aussi heureux que lui et il
souhaite jouir de son bonheur mais
en le partageant avec nous. C’est
pourquoi nous vivons dans l’attente
de la béatitude éternelle, tout en
étant dès maintenant joyeux parce
que Dieu nous accorde de participer
déjà de sa joie.

Une réaction de Jésus, rapportée par
saint Marc, peut nous aider à
pénétrer plus avant dans le mystère
de la béatitude divine : « Jésus s’était
assis dans le Temple en face de la
salle du trésor, et regardait comment
la foule y mettait de l’argent.
Beaucoup de riches y mettaient de
grosses sommes. Une pauvre veuve
s’avança et mit deux petites pièces de



monnaie » (Mc 12, 41-42). Ce geste
insignifiant a ému notre Seigneur.

Les monnaies en cuivre faisaient du
bruit en tombant dans le Trésor, une
sorte de trompe située dans le parvis
du Temple, munie d’une ouverture
tournée vers le haut. Les gens y
mettaient leurs offrandes, leurs
aumônes et leurs rentes. Le
martèlement caractéristique d’un
métal lourd était bien différent du
doux tintement de deux piécettes
offertes par cette pauvre femme,
dont la valeur était le quart d’un as,
la pièce la plus modeste ayant cours
à l’époque.

Cependant, cette femme a conquis le
cœur du Christ. En réalité, il n’a pas
besoin de nos offrandes, car il
mendie quelque chose de plus grand.
« As-tu vu combien le regard de Jésus
brille lorsque la pauvre veuve
dépose au Temple sa maigre
aumône ? — Donne-lui, toi, ce que tu



peux donner : le mérite n’est ni dans
le « peu » ni dans le « beaucoup »,
mais dans la volonté avec laquelle tu
donnes » [5]. Jésus n’interprète pas
les gestes de la même manière que
nous. L’offrande de la veuve est
minuscule, mais Jésus l’aime
davantage que les autres parce
qu’elle est libre, humble et gratuite.
Cela signifie beaucoup pour lui, tant
et si bien qu’il ne résiste pas à l’envie
de l’expliquer : « Amen, je vous le dis
: cette pauvre veuve a mis dans le
Trésor plus que tous les autres. Car
tous, ils ont pris sur leur superflu,
mais elle, elle a pris sur son
indigence : elle a mis tout ce qu’elle
possédait, tout ce qu’elle avait pour
vivre » (Mc 12, 43-44). Le Christ nous
lance le défi d’apprécier d’une
manière différente, alternative et
paradoxale, la valeur des choses,
surtout de notre vie.

Aimer avec la même monnaie



Il est inutile de tenter de mesurer
l’amour du Seigneur pour nous. «
Dieu arrive gratuitement. Son amour
n’est pas négociable : nous n’avons
rien fait pour le mériter et nous ne
pourrons jamais le récompenser » 
[6]. Jésus-Christ veut être notre ami.
C’est lui qui l’a dit à ses apôtres
réunis au Cénacle (cf. Jn 15, 15) et «
Dieu nous aime non seulement
comme des créatures, mais comme
des enfants auxquels, dans le Christ,
il offre une véritable amitié » [7].
Cependant, en touchant du doigt
notre fragilité nous tendons à penser
que Dieu réagit comme nous le
ferions nous-mêmes. Lorsque nous
n’arrivons pas à bien faire les choses
ou que nous pensons ne pas être à la
hauteur de son amour, nous
l’imaginons déçu ou attristé. Nous
sommes incapables de concevoir que
notre vie, sillonnée de misères et de
faux pas, puisse plaire à Dieu, moins
encore le rendre fou.



Les Pères de l’Église ont cherché à
nous prévenir contre cette erreur si
commune : « Homme, pourquoi te
considères-tu si vilain, toi qui es si
digne aux yeux de Dieu ? » [8] Saint
Bonaventure nous montre le chemin
pour ne pas se tromper : « Si tu veux
savoir comment ces choses sont
faites, pose la question à la grâce, pas
à la connaissance humaine ; pose la
question au désir, pas à
l’intelligence ; pose la question aux
gémissements exprimés dans la
prière » [9]

Comment Dieu peut-il
s’enthousiasmer autant devant nos
minuscules gestes d’affection, voire
nos limites ? Comment la distance
infinie entre l’amour de Dieu et notre
pauvre réponse peut-elle être
effacée ? Il est clair que nous n’avons
pas assez d’argent pour acheter son
amour. Il nous aime parce qu’il en a
envie, la raison la plus divine de
toutes. C’est pourquoi il ne nous



oblige pas à le payer de retour d’une
manière précise. En même temps, il
s’enthousiasme si nous le payons
avec sa monnaie, l’amour gratuit de
celui qui se laisse aimer et permet à
l’autre d’être fou. Cela arrive lorsque
nous comprenons que l’affection
divine n’est pas à vendre ; c’est
pourquoi nous ne plaçons nos
attentes que dans la loterie de sa
bonté inconditionnelle. Alors l’âme
répond avec le peu qu’elle garde,
mais d’une manière bien différente :
elle le fait parce qu’elle en a envie,
comme Dieu. Et elle s’y complaît
semblablement à lui.

Les « traits familiers du héros »

Plonger la tête dans l’immensité de
l’amour de Dieu, qui nous aime à la
folie, peut nous aider à comprendre
la valeur de ce qui est petit aux yeux
de Dieu, précisément parce que cela
vient de nous. Nous sommes
conscients de ne jamais arriver à



nous acquitter de notre dette, mais le
rêve de contribuer aux charges de la
famille ne nous en enthousiasme pas
moins. Son amour transforme ces
babioles en bijoux de grand prix.
Tout est utile pour rendre Dieu
heureux : il suffit, comme l’Évangile
nous le dit, de deux pièces d’une
valeur d’un quart d’un d’as, qu’il
considère comme adéquates à sa
capacité infinie d’aimer et d’être
aimé. Ces petites choses libèrent
l’âme en l’aidant à se laisser aimer
sans rien payer en retour. Vécues de
la sorte, elles ne sont pas une
entrave. Bien au contraire, elles ne
pourraient être soignées avec
persévérance si elles étaient
l’expression du désir de contrôler,
d’éteindre la dette. En réalité, il s’agit
des gestes spontanés et simples de
celui qui se sait regardé avec
affection par un Dieu tout-puissant et
éternel et, à la fois, très familier.



Nous sommes nombreux à ne pas
avoir la hauteur des grands saints ni
des martyrs, mais nous avons la
chance que nos idées spontanées
l’enchantent. L’idée ne nous
effleurera jamais que nous faisons
quelque chose méritant son affection
et c’est précisément pour cela que
notre cœur s’ouvre complètement à
sa grâce. Il se complaît dans notre
lutte gratuite, libre et joyeuse.
Comme nous ne percevons pas sa
hauteur, nous n’avons pas de vertige
et nous nous comportons avec
naturel et une foi qui l’enchante : «
Très bien, serviteur bon et fidèle, tu
as été fidèle pour peu de choses, je
t’en confierai beaucoup ; entre dans
la joie de ton seigneur » (Mt 25, 23).

Plonger dans ces conditions dans
l’univers des petites choses nous
permet d’éviter deux caricatures
indignes de l’humour et de l’amour
avec lesquels Dieu nous regarde. À
première vue éloignées, les deux



déviations ont un point décisif
commun : elles se focalisent sur
nous, sur ce que nous faisons. D’un
côté, nous pouvons découvrir après
des années de lutte que le soin des
petites choses nous apporte une
certaine assurance et nous courons le
risque d’y chercher la tranquillité de
celui se limite à faire le minimum.
Peut-être inconsciemment, elles sont
devenues de petites rigidités
produisant l’effet d’un analgésique
pour notre manque d’assurance.
Nous les pratiquons extérieurement
mais sans en jouir. D’un autre côté, il
se peut aussi qu’elles soient un poids
insupportable, une charge qui écrase
et estompe le visage aimable du
Christ, en rendant la lutte
oppressante.

La solution ne consiste en aucun cas
à ne pas leur prêter attention. Il
s’agit plutôt de considérer comment
Dieu perçoit notre lutte et non les
résultats que nous obtenons, de se



focaliser de nouveau sur lui.
Souvent, ce combat peut rester
caché, infime et sans fruit, mais il fait
partie de « l’éternel dialogue entre
l’enfant candide et le père qui est fou
de son enfant : — Combien m’aimes-
tu ? Dis-le moi ! — Et le tout-petit
articule : des mil-lions, des mil-lions !
» [10]

À ce propos, saint Josémaria a écrit
dans une de ses lettres : « Quelle
absurdité je te raconte ! C’est vrai :
mais tout ce qui nous concerne, nous
autres pauvres hommes, même la
sainteté, est un tissu de petites choses
qui, si elles sont correctement
rectifiées, peuvent former une
splendide tapisserie d’héroïsme ou
de bassesse, de vertus ou de péchés.
Les gestes — notre Mio Cid —
racontent toujours des aventures
gigantesques, mais entremêlées aux
traits familiers du héros. — Puisses-
tu être toujours très attentif — en



ligne droite ! — aux petites choses. Et
moi aussi ; et moi aussi [...] » [11].

La grâce nous rend légers

Il est possible dans le Christ de
rendre Dieu fou. Nos petits efforts,
nos piécettes, unis au Christ, intégrés
dans son offrande, deviennent « le
sacrifice pur et saint » (Prière
Eucharistique I) ; un don agréable à
Dieu le Père, comme le prêtre le dit à
voix basse après la présentation des
offrandes dans la sainte messe.
L’expression latine est très
significative : « Ut placeat tibi »,
qu’elle trouve grâce devant toi. Nos
efforts ont un tel effet parce que
l’Eucharistie « nous attire dans l’acte
d’offrande de Jésus » [12].

Pour être à la hauteur, les saints ont
trouvé un tremplin ; ils ont découvert
que même nos défauts nous aident à
aimer davantage le Seigneur si,
repentis, nous les remettons entre
ses mains : « Je lui répète que je



l’aime, puis je me remplis de honte,
car comment puis-je affirmer que je
l’aime si je l’ai offensé tant de fois ?
La réaction, alors, n’est pas de penser
que je mens, car ce n’est pas vrai. Je
continue ma prière : Seigneur, je
veux t’offrir réparation pour mes
offenses et pour les offenses de
toutes les âmes. Je réparerai grâce à
la seule chose que je puisse t’offrir :
les mérites infinis de ta Naissance, de
ta Vie, de ta Passion, de ta Mort et de
ta glorieuse Résurrection ; ceux de ta
Mère, ceux de saint Joseph, les vertus
des saints, et les faiblesses de mes
enfants et les miennes, qui brillent
d’une lumière céleste, comme des
bijoux, lorsque nous détestons de
toute notre âme le péché mortel et le
péché véniel délibéré » [13]. L’âme
qui se laisse aimer s’approprie les
mérites du Christ et se sent capable
de monter jusqu’à des sommets hors
de portée pour ses seules forces. Tant
d’audace, poussée par la grâce de
Dieu, peut être paradoxale et



amusante, au point de nous faire
rire. Ce bon humour nous stimule à
donner la meilleure réponse à
l’amour gratuitement reçu.

En ce sens, Benoît XVI évoquait dans
un entretien une intuition très
personnelle sur Dieu : «
Personnellement, je pense qu’il a un
grand sens de l’humour. Parfois, il
vous pousse et vous dit : “Ne te crois
pas si important que cela ! En réalité,
l’humour est une composante de la
joie de la création. Dans de
nombreux domaines de notre vie,
nous pouvons voir que Dieu veut
aussi nous pousser à être un peu plus
légers, à percevoir la joie, à
descendre de notre piédestal et à ne
pas oublier le goût pour l’amusement
» [14].

Dieu veut que nous entrions dans sa
joie (cf. Mt 25 23), que nous
partagions sa joie intime, sa
jubilation infinie dont rien ne peut



venir à bout. C’est pour cela qu’il
nous a créés [15].

Probablement, cette brave femme de
l’Évangile ne s’est pas demandé si
son offrande était davantage ou
moins substantielle que celle des
autres gens qui venaient au Trésor.
Elle a senti que Dieu ne regardait pas
la quantité. Elle n’a pas eu besoin de
faire beaucoup de calculs ni de se
livrer à des comparaisons.
Simplement, elle a trouvé logique de
tout donner. Elle n’a pas fait un
drame de sa pauvreté, bien que sa
situation n’était probablement guère
agréable. Les saints vivent et
comprennent les choses ainsi. Ils
sont audacieux, pleins d’esprit,
drôles et amusants : « Je suis si
heureuse d’aller bientôt au ciel. Mais
quand je pense à ces paroles du
Seigneur : “J’apporte mon salaire
avec moi, pour payer chacun selon
ses œuvres”, je me dis que dans mon
cas Dieu va être dans le pétrin : je



n’ai pas d’œuvres ! Il ne peut donc
pas me payer “en fonction de mes
travaux”… Eh bien, il me paiera “en
fonction de ses travaux”… » [16].

***

Le prophète Sophonie nous dit ce
que Dieu pense de ses enfants et
ressent pour eux : « Le Seigneur ton
Dieu est en toi, c’est lui, le héros qui
apporte le salut. Il aura en toi sa joie
et son allégresse, il te renouvellera
par son amour ; il exultera pour toi et
se réjouira, comme aux jours de fête
» (So 3, 16-18). Le pape a dit que ces
mots ont eu un fort impact sur lui : «
Relire ce texte me remplit de vie » 
[17]. Des mots que l’Église applique
aussi à la Mère de Dieu. La Vierge
Marie peut nous expliquer comment
parvenir à cette conviction,
puisqu’elle n’a jamais douté que
saint Gabriel lui disait la vérité : « Tu
as trouvé grâce auprès de Dieu » (Lc
1, 30) ; tu enchantes le Créateur.



Diego Zalbidea

[1]. Saint Josémaria, Forge, n° 611.

[2]. Saint Josémaria, Instruction sur le
caractère surnaturel de l’Œuvre, n°
39.

[3]. Saint Josémaria, Note intime du
23 novembre 1931. Citée dans José
Luis Illanes, Chemin, édition
historico-critique, Rialp, Madrid,
2004, p. 986.

[4]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 14
février 2017, n° 33.

[5]. Saint Josémaria, Chemin, n° 829.

[6]. Pape François, Homélie, 24
décembre 2019.

[7]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 1er

novembre 2019, n° 2.



[8]. Saint Pierre Chrysologue, Sermon
148.

[9]. Saint Bonaventure, Itinerarium
mentis in Deum, cap. 7, n. 6, dans 
Opera omnia, V, Ad Claras Aquas
(Quaracchi) 1891, p. 313

[10]. Saint Josémaria, Chemin, n° 897.

[11]. Lettre de saint Josémaria à Juan
Jimenez Vargas, Burgos 27 mars
1938. Citée dans José Luis Illanes, 
Camino, édition historico-critique, p.
922.

[12]. Benoît XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n° 13.

[13]. Saint Josémaria, Dialogue avec
le Seigneur, « La joie de servir Dieu »,
25 décembre 1973, n. 4a.

[14]. Benoît XVI, Dieu et le monde,
Círculo de Lectores, Barcelona, 2005,
p. 13.



[15]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 1.

[16]. Sainte Thérèse de l’Enfant Jésus,
Lettre 226.

[17]. Pape François, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, n° 4.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/jesus-je-sais-
bien-que-cela-ta-beaucoup-plu/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/jesus-je-sais-bien-que-cela-ta-beaucoup-plu/
https://opusdei.org/fr-lu/article/jesus-je-sais-bien-que-cela-ta-beaucoup-plu/
https://opusdei.org/fr-lu/article/jesus-je-sais-bien-que-cela-ta-beaucoup-plu/

	Jésus, je sais bien que cela t'a beaucoup plu !

