
opusdei.org

JÉSUS CHRIST

1) Les sources de la doctrine de
saint Josémaria. 2) Le Christ,
Centre. Christocentrisme. 3) Le
Christ, Médiateur : a) Perfectus
Deus, perfectus Homo ; b)
Humanité du Christ, don de soi
et vie ordinaire ; c)
Rédempteur ; d) Prêtre. 4) Le
Christ, Sauveur : chemin, vérité
et vie.

15/11/2023

1) Les sources de la doctrine de saint
Josémaria.



2) Le Christ, Centre.
Christocentrisme.

3) Le Christ, Médiateur : a) Perfectus
Deus, perfectus Homo ; b) Humanité
du Christ, don de soi et vie ordinaire ;
c) Rédempteur ; d) Prêtre.

4) Le Christ, Sauveur : chemin, vérité
et vie.

Une exposition systématique de la
vision de Jésus-Christ par saint
Josémaria doit poser clairement les
présupposés sur lesquelles elle se
base. Tout d'abord, il faut souligner
que pour saint Josémaria la figure de
Jésus-Christ n'est pas un « sujet »
d'étude, mais une présence aimée et
vivifiante. « Le Christ vit. Jésus est
l'Emmanuel : Dieu est avec nous ». Et
il insiste encore : « Le Christ vit. La
voilà la grande vérité qui donne son
contenu à notre foi » (QCP 102). La
conscience de la proximité du Christ
vivant nous invite à ne pas nous
contenter d'une idée générale de



l'esprit de Jésus, mais nous conduit à
aspirer à « apprendre de Lui des
détails et des attitudes », à sentir que
nous sommes « mêlés à sa vie », dans
les scènes où cette vie s'est déroulée
(cf. QCP 107), et enfin à nous
identifier à Jésus lui-même.

La conscience de la proximité du
Christ vivant éclaire la
compréhension de l'ensemble du
message du fondateur de l'Opus Dei.
En fait, lorsqu'il parle ou écrit sur
quoi que ce soit, saint Josémaria ne
fait rien d'autre que de parler du
Christ et d’être en relation avec Lui
de sorte que les références explicites
et implicites à notre Seigneur sont
partout et dans ses écrits et dans sa
prédication orale recueillie sur
divers supports. Ces références à
Jésus-Christ sont de nature
théologico-spirituelle. Il parle et écrit
sur la vie de Jésus, sur son mystère,
sur la relation de Jésus-Christ avec
les hommes, sur son action dans



l'Église, sur le sens que toutes choses
reçoivent du Christ, sur la réponse
humaine au Christ, sur la vie en lui,
etc. La raison de cette façon de
procéder est que tout est lié à Jésus-
Christ. Lorsqu'il traite d'un sujet
quelconque, saint Josémaria se base
toujours – et souvent de manière
explicite – sur sa compréhension du
mystère du Christ de sorte qu'il y a
une dimension christologique
omniprésente dans ses œuvres. Pour
saint Josémaria, toute la réalité, la vie
des hommes et des femmes, ne peut
être comprise qu'à la lumière du
Christ.

Cet article ne cherche pas à recenser
les nombreux textes et les différentes
manières dont saint Josémaria se
réfère à Jésus-Christ, mais tente
plutôt d'offrir une vision synthétique
et unifiée de sa compréhension du
mystère de Jésus-Christ. Il semble
nécessaire de préciser que, compte
tenu de l'abondance des textes



pertinents pour cette tâche ainsi que
de leur imbrication avec tous les
autres aspects de sa vie, ce qui est
proposé ici est nécessairement
fragmentaire et incomplet.

L’exposé qui suit commence par un
bref examen des « sources » dans
lesquelles saint Josémaria a puisé
pour former sa compréhension
profonde et existentielle de Jésus-
Christ. Elle s'articule ensuite autour
de trois catégories qui nous semblent
adéquates pour saisir, de manière
ordonnée et hiérarchisée, la
complexité – riche et dense à la fois –
des multiples éléments dans lesquels
s'exprime cette compréhension. Ces
trois catégories découlent de trois
appellations de Jésus-Christ : Le
Christ centre ; Le Christ médiateur ;
Le Christ sauveur, chemin, vérité et
vie.

1. les sources de l'enseignement de
saint Josémaria



[NdT : le traducteur s’étonne
humblement de ne pas trouver, au
moins à titre de rappel, la lecture et la
méditation du Nouveau Testament
comme un des sources considérées ;
cela est bien sûr évident et développé
dans d’autres articles du présent
dictionnaire mais la logique voudrait
peut-être qu’on le rappelle ; à l’éditeur
de considérer ce point ?]

Les principales sources de
connaissance du Christ par saint
Josémaria sont, comment pourrait-il
en être autrement, la foi de l'Église et
sa propre expérience spirituelle de
fidélité à la grâce. Il est cependant
possible de se référer aussi aux «
lieux » biographiques dans lesquels
saint Josémaria a appris quelque
chose sur Jésus-Christ.

Le premier, sans doute, fut
l'éducation chrétienne dans son
foyer, où la piété profondément
vécue était nourrie par la liturgie qui



a pour centre les mystères de la vie
du Christ, et par la pratique de
solides dévotions pieuses (cf. AVP, I,
pp. 31-32 ; 37-38). À cela s'ajoutent
ensuite la catéchèse précédant la
première Communion et la première
Communion elle-même au cours de
laquelle le Seigneur – comme il
l'affirme – « a voulu venir prendre
possession de mon cœur » (AVP, I, p.
51). La connaissance de la doctrine
chrétienne et l'expérience vécue de
la présence du Christ dans son âme
étaient des réalités riches et
dynamiques de la vie intérieure de
Josémaria.

Ses études de théologie furent un
autre moment important de progrès
dans sa connaissance du Christ. Nous
ne savons pas grand-chose sur
l'étude de la christologie par le jeune
Josémaria pendant les années de sa
formation au sacerdoce au séminaire
San Francisco de Paula à Saragosse.
Au cours de l'année scolaire



1920-1921, il suit le cours De
incarnato et gratia, enseigné par
Manuel Pérez Aznar de Teruel dont
les étudiants se souviennent comme
quelqu’un de très thomiste et dont
les explications étaient denses et
bonnes. Josémaria y obtint la
mention Meritissimus. Selon les
recherches de Ramón Herrando, le
texte utilisé à Saragosse était celui du
Canadien L. A. Paquet (Disputationes
theologicae seu commentaria in
Summam Theologicam D. Thomae,
IV : De Incarnatione Verbi, Romae,
Pustet, 1906), qui, comme le titre
l'indique, était une adaptation
académique de la Summa de saint
Thomas. Mais l’ouvrage de « Paquet »
s'est fait rare pendant quelques
années, et le texte d'Horatius
Mazzella (Praelectiones Scholastico-
dogmaticae breviori cursu
accommodatae, Turin, Società
Editrice Internazionale, 1914) était
utilisé à sa place. Selon Herrando, il
n'a pas été possible de déterminer



lequel des deux a été utilisé par saint
Josémaria (cf. HERRANDO, 2002, pp.
146-149). L'examen des manuels
permet toutefois de conclure que le
titre du sujet (De Incarnato et gratia)
correspondait davantage à l'œuvre
de Mazzella – qui consacre le tome III
aux deux questions – qu'à celle de
Paquet qui traite de la christologie en
elle-même et plus longuement.

Enfin la lecture d'auteurs spirituels a
donné à sa connaissance théologique
et vitale du Christ une forme
historico-concrète surtout en rapport
avec sa propre expérience. Les
références explicites ou implicites à 
l'Imitation de Jésus Christ, à sainte
Thérèse de l’Enfant Jésus, à saint
Ignace de Loyola, à saint François de
Sales, au père Luis de la Palma et à
d'autres auteurs nous permettent
d’apprécier les sources spirituelles
dans lesquelles il a trouvé des
formulations heureuses et des
expériences qui l'ont éclairé dans le



développement de sa connaissance
du Christ.

2. Le Christ, centre. Le
Christocentrisme

Un terme qui peut aider à clarifier la
place du Christ dans la vie et
l'enseignement de saint Josémaria est
celui de « centre ». Pour le fondateur
de l'Opus Dei, Jésus-Christ est le
centre vers lequel tout le reste
converge, trouve son fondement et
d'où tout reçoit sens, finalité et
énergie. Nous pouvons donc parler
d'un véritable « christocentrisme »
chez saint Josémaria. Ratzinger l'a
décrit comme « un christocentrisme
accentué et singulier dans lequel la
contemplation de la vie terrestre de
Jésus et la contemplation de sa
présence vivante dans l'Eucharistie
conduisent à la découverte de Dieu et
à l'illumination, par Dieu, des
circonstances de la vie quotidienne



» (RATZINGER, Message inaugural :
BELDA, 1996, p. 59).

Le christocentrisme de saint
Josémaria n'est pas une catégorie
théologique, mais un
christocentrisme théologal, une
réalité connue et vécue avec
l’intelligence de la sagesse. De cette
façon, tout ce qu'il peut y avoir
d'approche dialectique dans le terme
« christocentrisme », pris comme
catégorie, est dépassé dans une
réalité où la diversité du réel est
concentrée de façon hiérarchique et
ordonnée : « Le Christ, par son
incarnation, par sa vie de travail à
Nazareth, par sa prédication et ses
miracles dans les terres de Judée et
de Galilée, par sa mort sur la Croix,
par sa résurrection, est le centre de
la création, l'Aîné et le Seigneur de
toute créature » (QCP 105). La
centralité du Christ ne relève pas tant
de l'analyse que de l'expérience
vécue du chrétien qui cherche



existentiellement un centre pour sa
vie et le trouve dans le Christ lui-
même : « Le remède – coûteux
comme tout ce qui en vaut la peine –
[il parle à ce moment de l’orientation
de la vie] consiste à chercher le
véritable centre de la vie humaine, ce
qui peut donner une hiérarchie, un
ordre et un sens à tout le reste : le
commerce avec Dieu, grâce à une vie
intérieure authentique. Si, vivant
dans le Christ, nous faisons de Lui
notre centre, nous découvrons le sens
de la mission qui nous a été confiée,
nous avons un idéal humain qui
devient divin, de nouveaux horizons
d'espérance s'ouvrent devant notre
vie, et nous parvenons à sacrifier
avec joie non plus tel ou tel aspect de
notre activité, mais toute notre vie,
en lui donnant ainsi,
paradoxalement, l'accomplissement
le plus profond » (Entretiens 88).

Le Christ comme centre est la base de
l'unité fondamentale qui tisse le



mystère et l'action de Dieu avec la
réponse de l'homme à son appel.
L'une des idées maîtresses de saint
Josémaria est précisément l'unité
dans ses diverses manifestations, une
unité qui ne s'oppose pas à la
diversité, mais qui exclut tout
dualisme. Dans l'histoire des
religions et de la philosophie, le
dualisme se présentait à l’origine
comme la distinction et l'exclusion
mutuelle entre l'esprit et la matière.
Par la suite, ce dualisme a acquis des
connotations théologiques et s’est
présenté – sans cette nette opposition
cosmologique antérieure – comme
une distinction difficile à concilier
entre nature et grâce, liberté et grâce,
foi et raison, et d'autres encore. Le
fondement de ce dualisme est varié,
mais son remède est unique : l'unité,
dans le Christ, de Dieu et de l'homme,
de l'histoire et du mystère, de l'être et
de la mission, de l'ontologie et de
l'action salvifique. Dans le décret
pontifical sur l'héroïcité des vertus



de saint Josémaria, nous lisons à ce
propos : « Grâce à une vive
contemplation du mystère du Verbe
Incarné, le Serviteur de Dieu a
compris profondément que le tissu
des réalités humaines est intimement
mêlé, dans le cœur de l'homme qui
renaît dans le Christ, à l'économie de
la vie surnaturelle, devenant ainsi
lieu et moyen de la sanctification
» (texte original latin in Romana,
1990, p. 23).

« Il n'est pas possible de séparer la
vie intérieure et l'apostolat, comme il
n'est pas possible de séparer chez le
Christ son être de Dieu fait homme et
sa fonction de Rédempteur. Le Verbe
a voulu s'incarner pour sauver les
hommes, pour qu'ils ne fassent qu'un
avec Lui » (QCP 122), dit saint
Josémaria, en parfaite harmonie,
d'ailleurs, avec la théologie moderne
qui souligne l'unité inéluctable entre
christologie et sotériologie. À
proprement parler, « nous ne



[pouvons] pas dire qu'il y ait des
réalités — bonnes, nobles, voire
indifférentes — exclusivement
profanes, dès lors que le Verbe de
Dieu a fixé sa demeure parmi les
enfants des hommes » (QCP 112).
L'unité de vie du chrétien se nourrit
de l'unité parfaite du Christ, centre
de toutes choses : « Non, mes
enfants ! non, il ne peut y avoir de
double vie, nous ne pouvons être
pareils aux schizophrènes si nous
voulons être chrétiens : il n'y a
qu'une seule vie, faite de chair et
d'esprit et c'est cette vie-là qui doit
être – corps et âme – sainte et pleine
de Dieu : ce Dieu invisible, nous le
découvrons dans les choses les plus
visibles et les plus matérielles
» (Entretiens 114).

Le christocentrisme ne se limite pas
au Christ comme centre, c'est-à-dire
comme point d'appui ou de
convergence d'un mouvement vital
centripète. Certes, « tout subsiste en



Lui » (Col 1, 17), et tout est dirigé vers
Lui. Mais ce serait une erreur de le
considérer comme quelque chose de
statique, car, au contraire, c’est une
source inépuisable de connaissance
et de vie. En effet, la connaissance du
Christ et la vie dans le Christ ne sont
pas des moments successifs mais des
aspects mutuellement imbriqués au
point d'être inséparables. En ce sens,
à travers la prière et sa propre
expérience spirituelle, saint
Josémaria a diffusé, sans en faire un
problème particulier, une
connaissance du Christ inséparable
de la vie et de la charité. La foi et la
charité n'existent ensemble que dans
leur état connaturel. La foi sans la
charité n'est pas impossible, mais
c'est une situation anormale qui ne
peut perdurer. Une connaissance
purement « objective » du Christ n'est
pas une vraie connaissance, car le
Christ n'est pas un objet d'étude mais
une personne vivante à rechercher, à
rencontrer et à aimer. C'est la



synthèse dont parle saint Josémaria
dans la dédicace qu'il fit en 1933 en
offrant le livre La Passion du Christ
du Père De la Palma à Ricardo
Fernández Vallespín, et à laquelle il
fera plus tard allusion au point 382
de Chemin : « Sur cette Histoire de
Jésus que je t’ai offerte, j’ai écrit en
dédicace : “ Cherche le Christ, trouve
le Christ, aime le Christ. ” — Ce sont
trois étapes très distinctes. As-tu
essayé, au moins, de vivre la
première ? » (Cf. CECH, pp. 552-554)

La connaissance du Christ est un
thème fondamental de la christologie
vivante de saint Josémaria, mais
l'expression se réfère à une
connaissance avec tout ce qu'elle
implique : les conditions subjectives
pour que cette connaissance soit
réelle, et l'enrichissement qu'elle
apporte à ceux qui la développent en
eux. Cela évoque, en premier lieu, la
relation entre la connaissance et
l'amour : « Quand on aime



quelqu’un, on désire connaître tout
ce qui le concerne. — Médite ceci :
éprouves-tu le désir de connaître le
Christ ? Car... c’est avec cette mesure-
là que tu l’aimes » (F 37). On peut
ainsi aller un peu plus loin et
concrétiser l'amour avec le service. À
plusieurs reprises, saint Josémaria
fait le lien avec le service comme
condition de la connaissance du
Christ : « apprendre à accomplir cette
mission de service, car ce n'est
qu'ainsi que nous pourrons
connaître le Christ et L'aimer » (QCP
182). Et plus tôt dans le même
ouvrage, il affirme : « Connaître
Jésus, par conséquent, c'est nous
rendre compte que notre vie ne peut
choisir d'autre orientation que de
nous donner totalement au service
des autres » (QCP 145).

3. Le Christ, médiateur

La référence explicite à l'expression
du Christ comme « Médiateur » n'est



pas fréquente dans les écrits de saint
Josémaria : seulement trois fois dans 
Quand le Christ passe. « Car le Christ
est le Chemin, le Médiateur : en Lui,
nous trouvons tout ; hors de Lui,
notre vie est vide » (QCP 102 ; l'idée
était déjà exprimée presque
littéralement un peu avant : cf. QCP
91). « Chacun de nous doit être ipse
Christus. C'est Lui, l'unique
médiateur entre Dieu et les hommes :
et nous, nous nous unissons à Lui
pour offrir, avec Lui, toutes choses
au Père » (QCP 120).

Malgré l'absence d'un usage formel
de l'expression « médiation du Christ
», on peut affirmer que c'est
précisément le Christ comme
médiateur qui est le « récipient » le
plus apte à accueillir dans une
relation variée et harmonieuse les
traits avec lesquels saint Josémaria a
présenté sa vision de Jésus-Christ. «
La perception profonde de la
richesse du mystère du Verbe



Incarné a été le fondement solide de
la spiritualité du Fondateur » (DEL
PORTILLO, 1993, p. 77). Et le «
mystère du Verbe incarné » est
précisément le mystère de l'unique
Médiateur, l'homme Jésus-Christ qui
a donné sa vie en rançon pour tous
(cf. 1 Tm 2, 5).

La médiation du Christ exprime le
dynamisme de sa centralité non
seulement en tant que vie de
l'humanité, mais aussi en tant que
point de rencontre où converge, tout
en y trouvant son origine, le
mouvement qui part de Dieu et
atteint l'humanité, et qui, de
l'humanité, retourne à Dieu. Nous
allons examiner quatre aspects
essentiels de la compréhension
christologique qu’a saint Josémaria
de cette médiation unique du Christ :
le Christ perfectus Deus, perfectus
homo ; le sens de l'Humanité du
Christ ; le Christ Rédempteur ; et
enfin le Christ Prêtre.



a) Perfectus Deus, perfectus Homo

Saint Josémaria reprend
fréquemment cette ancienne
expression utilisée d’abord dans le 
Symbole d'Union[1] (433), et
solennellement au Concile de
Chalcédoine (451). « Le Christ est
perfectus Deus, perfectus homo, Dieu,
Seconde Personne de la Très Sainte
Trinité, et homme parfait. Il apporte
le salut et non la destruction de la
nature » (AD 73). Dans l'usage qu'il
en fait, il souligne ce qu'il considère
comme étant passé le plus inaperçu,
l'Humanité parfaite : « Iesus Cristus,
perfectus Deus, perfectus Homo. —
Jésus-Christ, Dieu parfait, et Homme
parfait. Ils sont nombreux les
chrétiens qui suivent le Christ, tout
éblouis par sa divinité : mais ils
L'oublient, Lui, en tant qu'Homme...
» (S 652). « Perfectus Deus, perfectus
homo, Dieu parfait et Homme parfait,
en chair et en os, comme vous et moi
» (AD 50).



« Chacun de ces gestes humains [il
parle des récits évangéliques] est un
geste de Dieu (...) Le Christ est Dieu
fait homme, homme parfait, homme
complet. Et dans l'ordre humain, Il
nous fait connaître la divinité (...)
Nous sommes en train de découvrir
Dieu. Toute œuvre du Christ possède
une valeur transcendante : elle nous
fait connaître la façon d'être de Dieu,
nous invite à croire à l'amour de ce
Dieu qui nous a créés et qui veut
nous introduire dans son intimité
» (QCP 109). En plus de nous faire
connaître Dieu, Jésus-Christ nous fait
connaître le sens divin de la vie
humaine, y compris celui de la vie
ordinaire : « Jésus nous révèle que
l'existence humaine, nos occupations
courantes et ordinaires, ont un sens
divin » (QCP 14) ; « Jésus prend
l'homme au sérieux et veut lui faire
connaître le sens divin de sa vie
» (QCP109).



En insistant sur l'Humanité parfaite
et réelle du Christ, saint Josémaria
souligne que Jésus-Christ est
médiateur dans la mesure où il est
homme et que, par conséquent, il
révèle la présence du divin dans
l'humain. Unitatem teneat divinitas,
medietatem suscipiat humanitas, « la
divinité [du Sauveur] reste dans
l'unité divine, et par son humanité il
devient médiateur », avait écrit saint
Augustin (Sermo 293, no 7).
L'Humanité du Christ (la divina
humanitas dont parle aussi l'évêque
d'Hippone) montre la forme humaine
de Dieu, tandis que la divinité (la 
humana divinitas) manifeste la
manière divine d'être homme. Par
son Humanité, le Verbe de Dieu est
descendu au niveau des hommes,
s'est fait proche d'eux. Ainsi,
l'Incarnation a profondément
marqué l’homme en le divinisant. La
médiation du Christ en tant qu'être
humain prend forme surtout dans
son humiliation, dans laforma servi



du médiateur, car cette « condition
d’esclave » nous la rend proche de
manière radicale : « Je te contemple, 
perfectus Deus, perfectus homo : vrai
Dieu, mais aussi vrai homme. Avec
une chair comme la mienne. Il s’est
anéanti lui-même, prenant la
condition d’esclave, pour que je ne
doute jamais de sa compréhension,
de son amour » (AD 201).

b) L'humanité du Christ, son don de
soi et sa vie ordinaire

« Pour nous approcher de Dieu, nous
devons emprunter la bonne voie : la
Très Sainte Humanité du Christ » (AD
299). Saint Josémaria aborde
l'Humanité du Christ sous différents
angles (théologique, spirituel,
mystique). Sur un plan biographique,
la première est la perspective
spirituelle. Les aspects théologiques
et mystiques viennent plus tard. La
perspective théologique – qui est
celle qui nous intéresse maintenant –



est celle indiquée dans le texte que
nous venons de citer : la vraie
connaissance de Dieu est celle que
l’on trouve dans le Christ. « Tout le
pouvoir, toute la majesté, toute la
beauté, toute l’harmonie infinie de
Dieu, ses richesses grandes et
incommensurables, tout un Dieu ! est
demeuré caché dans l’Humanité du
Christ pour nous servir. Le Tout-
Puissant se montre décidé à
obscurcir sa gloire pour un temps,
afin de faciliter la rencontre
rédemptrice avec ses créatures » (AD
111). Saint Josémaria s'appuie sur le
mystère de l'Incarnation dans une
perspective descendante qui ne
laisse aucun doute sur le fait que le
Christ homme est le Fils bien-aimé,
l'image parfaite du Père. En même
temps, l'Humanité du Christ devient
le point de départ du véritable accès
à Dieu, de sorte que la boucle est
bouclée dans le mouvement
ascendant de l'humanité vers le



mystère insondable et proche de la
Trinité.

Dans les écrits de saint Josémaria,
nous trouvons, bien que de manière
floue et non explicite, un point que la
théologie moderne a abordé (en se
rattachant en fait à la tradition
augustinienne et thomiste) :
comment l'Humanité du Christ est le
fondement d'une véritable
sacramentalité. Saint Augustin parle
du "mediatoris sacramentum", et
Thomas d'Aquin de l'"instrumentum
coniunctum", par lequel l'action
salvifique parvient aux sacrements
(cf. S.Th., III, q. 62, a. 5). Derrière ces
expressions se cache la conviction
que l'humanité du Christ est le signe
efficace de la présence et du don de
Dieu. Il y a dans l'Humanité du Christ
une transcendance qui renvoie au
don le plus parfait de Dieu à ses
enfants et le réalise.



L'humanité du Christ est, écrit saint
Josémaria, « cette merveille ineffable
de Dieu qui s’humilie au point de
devenir homme » (AD 178).
Conformément à la kenosis dont
parle saint Paul, saint Josémaria
comprend l'Incarnation comme le
fruit de l'abaissement et de
l'humiliation du Fils, une humiliation
qui révèle la valeur de chaque
instant de la vie et de l'action
humaine. Cet abaissement se
manifeste avec force dans la vie
ordinaire, cachée, vécue par Jésus
pendant trente ans, que saint
Josémaria contemple comme une
lumière qui illumine tous les
événements humains et dans
laquelle il trouve la source
d'inspiration du processus en vertu
duquel tout chrétien se sait appelé à
devenir alter Christus, ipse Christus.
Mais cet abaissement qu’implique
l'Incarnation acquiert son expression
maximale dans l'humiliation de la
passion de Jésus : « son Humanité



souffrante, réduite à une loque » (AD
132) ; « la très Sainte Humanité du
Seigneur, qui n'est plus qu'une plaie
» (Chemin de Croix, Ière Station, point
5) ; les plaies de l'Humanité du Christ
(cf. C 555 ; AD 302) sont des réalités
qui touchent profondément le cœur
et l'élèvent jusqu’à comprendre, dans
la mesure de ce qui est donné à l'être
humain, la profondeur de l'amour
divin et à être rempli de joie en
conséquence. « En contemplant la
sainte Humanité de Notre Seigneur
vous ressentez tous une immense
joie en votre âme : un Roi avec un
cœur de chair comme le nôtre ;
l'auteur de l'univers et de chacune de
ses créatures, qui n'impose pas sa
domination mais mendie un peu
d'amour en nous montrant en silence
les plaies de ses mains » (QCP 179).

Saint Josémaria voit dans cette
humiliation progressive du Christ en
son Humanité l'expression la plus
parfaite de l'amour qui imprègne le



cœur du Christ, un amour qui,
comme nous le verrons, est
essentiellement rédempteur. «
Traiter ce sujet [il parle de la pureté]
revient à s’entretenir de l’Amour. Je
viens de vous indiquer que je me
sens aidé en ce domaine par le
recours à la sainte humanité de notre
Seigneur, à cette merveille ineffable
de Dieu qui s’humilie au point de
devenir homme et ne se sent pas
dégradé d’avoir pris une chair
identique à la nôtre avec ses limites
et ses faiblesses, hormis le péché, et
cela parce qu’il nous aime à la folie !
» (AD 178).

c) Le Rédempteur

« Il n'est pas possible de séparer, chez
le Christ, son être de Dieu-Homme de
sa fonction de Rédempteur. Le Verbe
s'est fait chair et Il est venu sur la
terre ut omnes homines salvi fiant,
pour sauver tous les hommes (cf. 1
Tm 2, 4) » (QCP 106 ; cf. QCP 122).



Plus loin nous nous attarderons sur
l'action salvatrice et rédemptrice du
Christ. Nous nous intéressons
maintenant uniquement à l'identité
du Christ en tant que rédempteur qui
découle du fait qu'il est le seul
médiateur entre Dieu et les hommes.
Ceci entendu, il n'est pas possible de
penser au Christ comme rédempteur
uniquement dans la mesure où il agit
comme tel, comme si cela dépendait
de son activité. Le Christ est
rédempteur en Lui-même, parce qu'il
est le Médiateur, et par conséquent
son action est rédemptrice ; il n'est
pas rédempteur parce qu'il rachète,
mais à l'inverse : il rachète parce
qu'il est rédempteur. C'est dans cette
conviction de l'identité rédemptrice
du Christ que s'enracine la profonde
perception théologico-spirituelle de
saint Josémaria que l'on retrouve
dans des expressions comme « le
cheminement rédempteur de Jésus-
Christ » (QCP 162), ou, à propos de la
vie cachée, telle que : « Il réalisait la



rédemption du genre humain » (QCP
14).

Parce que le Christ est le
Rédempteur, toute sa vie a une
valeur sotériologique. Certes, c'est
dans la passion et la mort librement
acceptée que – à la lumière de la
théologie du sacrifice de l'Ancien
Testament – culmine la Rédemption.
Saint Josémaria fait référence à la
Croix, qui est « emblème du
Rédempteur » (Chemin de Croix, IIème

Station, point 5), au « Sang
rédempteur » (AD 302 ; QCP 8), au
rédempteur de l'univers, immolé (cf.
QCP 10), etc., comme des moments
où la rédemption accomplie par le
Christ devient complètement
explicite et achevée. En même temps,
cependant, il se rend compte que la
rédemption ne peut être réduite à ces
seuls moments.

Si la rédemption n'avait lieu qu'au
Calvaire, le reste de la vie de Jésus, et



notamment les trente années de vie
cachée, n'aurait aucune importance
et ne servirait qu'à souligner
l'humilité de Jésus et non son action
salvatrice. Saint Josémaria comprend
que l'unité de vie de notre Seigneur
rend impossible d’y distinguer des
moments : Jésus est le Rédempteur
et, pour cette raison, toute sa vie est
rédemptrice. Et parler ici de
rédemption, c'est se référer non
seulement à l'efficacité (cause
efficiente), mais aussi à l'illumination
(cause exemplaire) que cette vie
apporte à l'homme. À partir du
Christ, la vie humaine n'est pas
dominée par une interrogation sur le
sens de la vie, puisqu'elle trouve
dans le Christ – exemplaire et modèle
– la réponse : « En grandissant et en
vivant comme l'un d'entre nous,
Jésus nous révèle que l'existence
humaine, nos occupations courantes
et ordinaires, ont un sens divin
» (QCP 14). On peut donc conclure en
acceptant sans ambages l'ancienne



distinction entre sacramentum et
exemplum comme parfaitement
adéquate au Christ Rédempteur.

d) Le Prêtre

La fonction du médiateur est une
fonction sacerdotale bien qu'elle ne
s'y réduise pas. Parce qu'il est
médiateur, Jésus-Christ est prêtre, et
son sacerdoce trouve sa plus haute
expression dans le sacrifice. Saint
Josémaria avait une perception
existentielle du sens du sacerdoce du
Christ, c'est-à-dire qu'il comprenait le
Christ en tant que prêtre, en
s’approchant de Lui à partir de sa
propre condition sacerdotale, poussé
par le désir de mieux comprendre le
modèle et l'exemple dont il devait
s'inspirer pour sa vie de prêtre.

Saint Josémaria se réfère au Christ
prêtre en utilisant trois marques
principales. La première décrit le
Christ comme prêtre éternel et en
même temps comme victime : «



Prêtre éternel, Jésus-Christ, qui est en
même temps la Victime » (QCP 85 ; cf.
Aimer l’église 45-47). L'éternité du
sacerdoce du Christ a été commentée
par saint Josémaria dans sa
prédication à partir de He 7, 3,
surtout à partir du verset 24. Le
prêtre éternel est en même temps la
victime parfaite et unique (« en fait,
la seule Victime ! » : F 785). Cette
victime est le Christ Roi, et roi sur la
Croix (cf. QCP 179), ce qui introduit
l'aspect suivant du sacerdoce du
Christ.

En second lieu donc, saint Josémaria
fixe son regard sur le geste du prêtre
éternel qui étend les bras sur la
Croix : « Le Christ, Lui qui est monté
sur la Croix les bras grands ouverts
dans un geste de Prêtre éternel... » (F
4). La relation entre le Christ Prêtre
et la Croix est inséparable : « Le
Seigneur, Prêtre éternel, bénit
toujours au moyen de la Croix » (S
257). Mais la Croix n'est pas



seulement le lieu de l'offrande de la
victime, mais aussi le trône d'où
règne le Christ prêtre. L'idée était
déjà contenue dans Saint Rosaire : «
Pour Jésus de Nazareth, Roi des Juifs,
on a préparé le trône de triomphe. Ni
toi ni moi ne le voyons se tordre de
douleur lorsqu’on le cloue : souffrant
tout ce que l’on peut souffrir, il étend
les bras dans un geste de Prêtre
Éternel » (Saint Rosaire, Cinquième
Mystère Douloureux).

La troisième référence au Christ
prêtre découle des précédentes : le
Christ prêtre et victime se donne et
en même temps règne sur la Croix, et
de là, à bras ouverts – c'est le
nouveau pas – attire tout à lui. «
Jésus, dans un geste de prêtre
éternel, attire à Lui toutes choses,
pour les placer, divino afflante
spiritu, avec le souffle du Saint-
Esprit, en la présence de Dieu le Père
» (QCP 94). L'attraction exercée par le
Christ depuis la Croix est un point



essentiel dans la compréhension du
Christ par saint Josémaria, surtout
après l'événement du 7 août 1931 (cf.
RODRÍGUEZ, 1991, pp. 331-352). Saint
Josémaria lui-même l'explique dans 
Entretiens 59 : « Depuis de très
nombreuses années, depuis la date
même de la fondation de l'Opus Dei,
j'ai médité et fait méditer les paroles
du Christ que nous rapporte saint
Jean : et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum Jn
12, 32). Le Christ, en mourant sur la
Croix, attire à Lui la création tout
entière ». Et il faut souligner que
cette attraction est celle du Christ
Prêtre qui, depuis la Croix, « attire à
Lui toutes les choses » (Chemin de
croix, XIème Station, point 3), et les
présente, unies à la victime – c’est-à-
dire Lui-même –, au Père.

Une dernière remarque : du Christ
prêtre découle le sacerdoce réel des
chrétiens, appelés à être alter
Christus, et le sacerdoce ministériel



qui, par le sacrement de l'Ordre,
configure les prêtres au Christ tête.
Mais l'examen de ces points dépasse
le cadre de ces pages.

4. Le Christ, Sauveur : Chemin,
Vérité et Vie

Le titre de « Sauveur » est sans doute
l'un des plus appropriés pour
désigner Jésus-Christ : « La foi nous
porte à reconnaître Dieu dans le
Christ, à voir en Lui notre Sauveur, à
nous identifier avec Lui, à œuvrer
comme Il a œuvré » (QCP 106).
Désigner le Christ comme Sauveur
est plus large que de l'appeler
Rédempteur, puisque la rédemption
est un aspect fondamental mais pas
le seul du salut. Au salut
appartiennent également la
révélation, la divinisation (Christ,
vérité et vie), etc. « Le Verbe s'est fait
chair et Il est venu sur la terre ut
omnes homines salvi fiant, pour
sauver tous les hommes (cf. 1 Tm 2,



4). Avec nos misères et nos
limitations personnelles, nous
sommes d'autres Christs, le Christ
Lui-même et nous aussi sommes
appelés à servir tous les hommes. (...)
Notre Seigneur est venu apporter la
paix, la bonne nouvelle, la vie à tous
les hommes » (QCP 106).

Dans les sections précédentes,
l'accent a été mis sur la personne de
Jésus-Christ dans un sens
descendant, pour ainsi dire : Le
Christ est le don de Dieu qui descend
du ciel, en qui nous trouvons notre
centre, le médiateur par lequel Dieu
s'approche de nous. Il s'agit
maintenant de réfléchir sur le Christ
Sauveur dans un sens ascendant,
c'est-à-dire comme un chemin ouvert
pour que le chrétien l’emprunte et
qu’ainsi le mystère du Christ atteigne
sa pleine efficacité salvatrice : « Jésus
est le Chemin, le Médiateur ; en Lui
se trouve tout ; hors de Lui, il n'y a
rien » (QCP 91). Jésus devient le



chemin en s'incarnant, et c'est ainsi
que la vérité et la vie viennent à
l'homme, comme l'avait écrit saint
Augustin : « En tant qu’il demeure
dans le Père, il est la vérité et la vie ;
il est la voie, parce qu’il s’est revêtu
de notre humanité » (Traité de
l'Évangile de saint Jean, 34, 9). En se
faisant chemin de la montée vers
Dieu, le Christ remplit sa fonction de
médiateur car il rend possible à
l'homme d'aller vers Lui. En s'offrant
comme sacrifice et expiation, le
Christ réalise la réconciliation et
place devant le Père la réponse
humaine au don du salut, réponse à
laquelle tous les hommes et toutes les
femmes peuvent s'associer en
s'identifiant à Lui.

Le Christ est le chemin par
l'Incarnation. C'est pourquoi saint
Josémaria parle de la « bonne voie »
pour s'approcher de Dieu, qui est « la
Très Sainte Humanité du Christ » (AD
299) : en contemplant le Christ « qui



dépense sa vie au service des autres,
nous faisons beaucoup plus que
décrire une éventuelle façon de se
conduire. Nous sommes en train de
découvrir Dieu » (QCP 109). L'idée est
complétée par la mise en relation de
l'Humanité avec la Croix : « Pour
arriver à Dieu, le Christ est le
chemin ; mais le Christ est sur la
Croix » (Chemin de Croix, Xème

Station).

Il reste cependant une question
majeure à considérer : pour
atteindre le chemin qu'est le Christ,
le souvenir de sa vie, dont on
s'inspire et dont on prend exemple,
est-il suffisant ? Et si le passé ne suffit
pas, où trouver le Christ ? Ce sont des
questions qui se posent à ceux qui
entendent la prédication chrétienne
pour la première fois, et aussi à ceux
qui, étant chrétiens, se trouvent
confrontés à l'urgence de montrer le
Christ vivant aux autres.



Saint Josémaria affirme
catégoriquement dans un texte
extrêmement puissant d'une homélie
pascale : « le Christ n'est pas une
figure qui n'a fait que passer, qui n'a
existé qu'un certain temps et qui s'en
est allée en nous laissant un souvenir
et un exemple admirables (...) Le
Christ vit (...) » (QCP 102). « Le Christ
vit. La voilà la grande vérité qui
donne son contenu à notre foi
» (Ibid). Nous trouvons le Christ
vivant, affirme-t-il, dans l'Église, dans
l'Eucharistie, dans le chrétien. Ainsi
que, mais dans un autre sens, dans
son "cheminement" (« le Christ qui
passe ») à travers le monde, à travers
les événements ordinaires de la vie
du chrétien.

Dans l'Église : « Le Christ demeure
dans son Église : dans ses
sacrements, dans sa liturgie, dans sa
prédication, dans toute son activité
» (ibidem). Dans l'Eucharistie : « La
présence de Jésus vivant dans la



sainte Hostie est la garantie, la racine
et la consommation de sa présence
dans le monde » (ibidem). Dans le
chrétien : « Le Christ vit dans le
chrétien. La foi nous dit que l'homme
en état de grâce est divinisé. Nous
sommes des hommes et des femmes,
non des anges. Des êtres en chair et
en os, avec un cœur et des passions,
des tristesses et des joies. Mais la
divinisation s'accomplit dans
l'homme tout entier, comme une
anticipation de la résurrection
glorieuse » (CP 103).

Par ailleurs le Christ est celui qui
passe à nos côtés. « C'est encore le
Christ qui passe ! » (QCP 71). Le Christ
qui passe signifie la clémence divine
(cf. QCP 67) ; Il se rend présent à
nous dans les besoins de nos frères
humains (cf. QCP 145) ; Il attend de
nous – aujourd'hui, maintenant – un
grand changement (cf. QCP 59). Le
Christ continue à passer dans les
rues et sur les places du monde, à



travers ses disciples, les chrétiens (cf.
QCP 71 ; F 665). « C’est Jésus qui
passe, et c’est Jésus qui reste. Il
demeure en toi, en chacun de vous et
en moi » (F 673). Le passage de Jésus
transforme la réalité en la rendant
porteuse de « quelque chose de divin
» (Cf. Entretiens 116 & 121 ; AD 305)
et de la possibilité que la vie
ordinaire soit l'occasion d'une
rencontre avec Dieu. Le passage de
Jésus dont parle saint Josémaria
évoque les versets de saint Jean de la
Croix dans le Cantique Spirituel. À
l'appel lancé à la création : « dites-
moi si vous l’avez vu passer », il
répond : « C’est en répandant mille
grâces / Qu’il est passé en hâte par
ces bocages / En les regardant / Par sa
seule figure / Il les a laissés revêtus
de beauté ». Si la création, selon le
mystique castillan, se revêt de beauté
lorsque Jésus-Christ la traverse, saint
Josémaria montre que l'on peut en
dire autant de la vie et de l'activité
ordinaires des disciples de Jésus



traversés par ce « quelque chose de
divin » qu'a laissé en eux le fait
d'avoir eu pour protagoniste le Fils
de Dieu fait homme.

Pour rencontrer le Christ il faut
s'ouvrir à lui par la foi. « Dans ce
domaine, dit saint Josémaria, le
sommet du progrès est déjà atteint :
c'est le Christ, alpha et oméga,
commencement et fin (cf. Ap 21, 6).
Dans la vie spirituelle, il n'y a pas de
nouvelle époque à laquelle il faudrait
parvenir. Tout a déjà été donné dans
le Christ, qui est mort, qui est
ressuscité, qui vit et demeure
toujours. Mais il nous faut nous unir
à Lui par la foi, en laissant sa vie se
manifester en nous, afin que l'on
puisse dire que chaque chrétien est
non plus alter Christus, mais ipse
Christus, le Christ lui-même ! » (QCP
104).

En soulignant que le Christ vit (« le
Christ n'est pas une figure qui n'a fait



que passer, (...) le Christ vit. Jésus est
l'Emmanuel : Dieu est avec nous »
QCP 102), saint Josémaria montre
que la relation de l'homme avec le
Christ doit se fonder sur une
connaissance vivante, existentielle,
consistant à entrer dans la 
fréquentation, l’imitation et
l'identification qui constituent des
jalons dans l'itinéraire de la relation
avec Jésus-Christ. « Fréquenter le
Christ, dans la Parole et dans le Pain
» (QCP 116) apparaît comme une
tâche irremplaçable pour que le
Christ vive dans le chrétien. La
prière biblique et liturgique sont des
préalables nécessaires. « Ilfaut
fréquenter le Christ, dans la Parole et
dans le Pain, dans l'Eucharistie et
dans la prière. Et Le fréquenter
comme on fréquente un ami, un être
réel et vivant comme l'est le Christ,
puisqu'Il est ressuscité » (ibidem).
Cette relation dans le Pain et dans la
Parole implique la méditation de la
vie de Jésus, surtout la vie cachée et



la passion : de l'une et l'autre, le
chrétien reçoit la lumière pour
connaître le Christ en profondeur,
pour graver dans son esprit et dans
son cœur une image vivante de Jésus
qui inspire sa vie et son action. C’est
du contact avec Jésus-Christ « afin de
pouvoir L’aimer toujours davantage
» (F 545), et du fait de le « traiter
comme un frère » (cf. Entretiens 67)
que naissent le fait de L’imiter et de
se mettre à sa suite pour finir par
l'identification avec Lui.

L’imiter et se mettre à sa suite : cela
se comprend mieux à la lumière des
mystères de la vie du Christ. En effet,
la forme narrative sous laquelle saint
Josémaria se réfère ordinairement à
Jésus-Christ a donné lieu dans ses
écrits à une véritable théologie des
mystères de la vie du Christ. Dans la
lignée de saints comme sainte
Thérèse de l’Enfant Jésus et saint
Jean Eudes, saint Josémaria a
apporté sa propre expérience et



compréhension de la vie en tant que
représentation de la vie même de
Jésus. Si, à la suite du Catéchisme de
l'Église Catholique (nos 512-570), nous
distinguons les mystères de la vie
cachée et ceux de la vie publique de
Jésus, nous devrions dire que saint
Josémaria a surtout mis en valeur les
premiers, les mystères de la vie
cachée, tout en s'ouvrant, à partir
d'eux, à toute la réalité de l'existence
terrestre de Jésus. Dans une homélie
sur l'Ascension – « le dernier des
mystères de la vie de Jésus-Christ
parmi les hommes » – nous lisons : «
Depuis sa naissance à Bethléem que
de choses se sont passées : nous
L'avons trouvé dans la crèche, adoré
par des bergers et par des rois ; nous
L'avons contemplé pendant ces
longues années de travail silencieux,
à Nazareth ; nous L'avons
accompagné à travers les terres de
Palestine, prêchant le Royaume de
Dieu aux hommes et faisant du bien
à tous. Et, plus tard, lors de sa



Passion, nous avons souffert en
voyant comment on L'accusait, avec
quelle cruauté on Le maltraitait, avec
quelle haine on Le crucifiait » (QCP
117).

Dans la vie cachée de Jésus saint
Josémaria a mis en évidence un
domaine d'imitation qui touche la vie
ordinaire de la plupart des gens.
L'imitation du Christ dans sa « vie de
travail ordinaire au milieu des
hommes », sanctifiée comme une
offrande très agréable au Père, est un
chemin qui s’offre à tous les
hommes. Ceux qui comprennent la
valeur sainte et sanctifiante de la vie
cachée du Christ se rendent compte
que l'imitation de cette vie est un
chemin de sainteté pour tous (cf.
ARANDA, 2000, p. 167).

Par la considération des mystères de
la vie publique, imiter le Christ
revient peu à peu à se mettre à sa
suite. « Suivre le Christ : voilà le



secret. L’accompagner de si près que
nous vivions avec lui, comme ses
douze premiers apôtres ; de si près
que nous nous identifiions à lui » (AD
299). C'est le chemin de «
l'identification au Christ, de la
sainteté » (QCP 58), et donc de la
pleine réalisation de la dignité à
laquelle l'homme est appelé par la
grâce de Dieu. Terminons donc par
une citation d'une homélie de la fête
de l'Épiphanie : « Aux pieds de Jésus
Enfant, en ce jour de l'Épiphanie,
devant un Roi dépourvu des signes
extérieurs de la royauté, vous pouvez
dire : Seigneur, supprime de ma vie
l'orgueil ; brise mon amour-propre,
cette volonté de m'affirmer moi-
même et de m'imposer aux autres.
Fais que le fond de ma personnalité
soit de m'identifier à Toi » (QCP 31).

Thèmes connexes : Croix ;
Eucharistie ; Identification au Christ ;
Sainte Trinité.



Bibliographie : Antonio ARANDA "El
bullir de la Sangre de Cristo". Estudio
sobre el cristocentrismo del Beato
Josemaría Escrivá, Madrid, Rialp,
2000; Manuel BELDA - José
ESCUDERO - José Luis ILLANES - Paul
O'CALLAGHAN (eds.) Santidad y
mundo. Actas del simposio teológico
de estudio en torno a las enseñanzas
del beato Josemaría Escrivá (Roma,
12-14 octubre 1993), Madrid, EUNSA,
1996; Ramón HERRANDO Los años de
seminario de Josemaría Escrivá en
Zaragoza (1920-1925). El seminario
de San Francisco de Paula, Madrid,
Rialp, 2002; José Luis ILLANES, "El
cristiano "alter Christus - ipse
Christus". Sacerdocio común y
sacerdocio ministerial en la
enseñanza del beato Josemaría
Escrivá de Balaguer", in Gonzalo
ARANDA - Claudio BASEVI - Juan
CHAPA (eds.) Biblia, exégesis y
cultura. Estudios en honor del Prof. D.
José María Casciaro, Pamplona,
EUNSA, 1994, pp. 605-622; Álvaro



DEL PORTILLO Entrevista sobre el
Fundador del Opus Dei, Madrid, Rialp,
1993; Pedro RODRÍGUEZ, ""Omnia
traham ad meipsum". El sentido de
Juan 12, 32 en la experiencia
espiritual de Mons. Escrivá de
Balaguer" Romana. Boletin de la
Prelatura de la Santa Cruzx y Opus
Dei, 13 (1991), pp. 331-352; Giuseppe
TANZELLA-NITTI, "Perfectus Deus,
perfectus homo. Riflessioni
sull'esemplarità del mistero
dell'Incarnazione del Verbo
nell'insegnamento del Beato
Josemaría Escrivá", in Romana.
Bollettino della Prelatura della Santa
Croce e Opus Dei, 25 (1997), pp.
360-381.

[1]NdT Le Symbole d’union, parfois
appelé Symbole d'Éphèse, est l’exposé
christologique signé conjointement, en
433, par Cyrille, patriarche
d'Alexandrie, et Jean, patriarche
d’Antioche, pour proclamer leur
accord sur la théologie concernant la



personne du Christ, deux ans après les
affrontements du concile d’Éphèse et
la condamnation de Nestorius.

César IZQUIERDO

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/jesus-christ/
(30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/jesus-christ/
https://opusdei.org/fr-lu/article/jesus-christ/

	JÉSUS CHRIST

