
opusdei.org

Identité sacerdotale.
Piété sacerdotale

Nous publions l’intégralité de la
conférence de mgr Xavier
Echevarria, prélat de l’Opus
Dei, sur l’identité et la piété
sacerdotales, prononcée dans le
cadre du cycle Figures
Sacerdotales organisé à
Valence, en Espagne.

11/02/2010

Nous publions l’intégralité de la
conférence de mgr Xavier
Echevarria, prélat de l’Opus Dei, sur
l’identité et la piété sacerdotales,



prononcée dans le cadre du cycle
Figures Sacerdotales organisé à
Valence, en Espagne.

Télécharger la conférence en pdf

C’est avec joie et poussé par mon
désir d’apprendre de vous tous que
j’ai répondu à l’invitation de mgr
Carlos Osoro à m’adresser aux
prêtres de son archidiocèse, à
l’occasion de l’année sacerdotale. Si
l’idée de retrouver mes frères dans le
sacerdoce me réjouit toujours,
aujourd’hui c’est aussi le fait d’être à
Valence, ville que saint Josémaria
Escriva de Balaguer portait au fond
son cœur, qui me remplit de joie.

Il y a beaucoup de raisons qui
expliquent cet attachement spécial
de saint Josémaria à Valence. En
effet, c’est ici que se réalisa la
première expansion de l’Opus Dei en
dehors de Madrid, où l’Œuvre était
née le 2 octobre 1928.

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/conference-javier-echevarria2c-valence1.pdf


Le fondateur de l’Opus Dei se rendit
fréquemment ici avant et après le
conflit qui flagella le pays, afin d’y
jeter les bases de son travail
apostolique. C’est d’ici que sont
issues quelques-uns parmi les
premiers, hommes et femmes,
appelés par Dieu à l’Opus Dei.

C’est ici que, dès 1939, il fut le
prédicateur de plusieurs retraites
spirituelles, y compris à des
séminaristes et à des prêtres et qu’il
tissa des liens d’une amitié
fraternelle avec des prêtres
exemplaires.

Sans prétendre faire une
énumération exhaustive, j’aimerais
évoquer certains de ces grands
serviteurs de l’Église. Tout d’abord,
l’archevêque Prudencio Melo y
Alcalde, qui le pressait pour qu’il
vienne commencer le travail stable
de l’Œuvre dans son archidiocèse ;
puis don Antonio Rodilla, vicaire



général et, par la suite, recteur du
séminaire, qui lui demanda d’être le
prédicateur de plusieurs retraites de
prêtres, de séminaristes et
d’étudiants ; il y a ensuite le serviteur
de Dieu, don Eladio España, prêtre
ayant une grande renommée de bon
confesseur, qui orientait vers saint
Josémaria les jeunes voulant être
plus profondément formés dans la
foi et la vie chrétienne. Et aussi don
Joaquin Mestre, secrétaire de
l’archevêque Marcelino Olaechea,
témoin de la renommée de sainteté
dont jouissait, déjà en vie, le
fondateur de l’Œuvre. Au procès
canonique pour la béatification du
fondateur de l’Opus Dei, don Joaquin
Mestre témoigna que don Marcelino
ne faisait que lui dire à la fin de sa
vie : « Si je meurs avant don
Josémaria, dis bien que je l’ai
toujours tenu pour un saint prêtre ».
Le fondateur de l’Œuvre a également
fréquenté don José Maria Garcia
Lahiguera et le très cher don Miguel



Roca. Il fut toujours particulièrement
reconnaissant envers don José Maria
de l’avoir accueilli alors qu’il était la
cible de l’incompréhension des bons ;
il eut une affection paternelle pour
don Miguel qu’il orienta vers le
sacerdoce.

Ces brefs souvenirs nous situent dans
le cadre où j’aimerais placer mes
considérations aujourd’hui:
j’aimerais montrer que la piété
sacerdotale qui découle du fait de
nous savoir alter Christus, ipse
Christus, est une condition
nécessaire pour l’efficacité de notre
ministère au service des âmes. Nous
sommes donc en mesure de faire
nôtres les propos que saint Josémaria
tient dans l’un de ses ouvrages : «
Mon Dieu, je vois que je ne
t’accepterai pas comme mon Sauveur
si en même temps je ne te reconnais
pas comme mon modèle ».



1. Le sacerdoce du Christ, unique
sacerdoce de la Nouvelle Alliance

Le décret Presbyterorum Ordinis du
concile Vatican II souligne, dès le
départ, que « le Seigneur Jésus, ‘que
le Père sanctifia et envoya au
monde’ (Jn 10,36), fait que tout son
Corps Mystique participe de l’onction
de l’Esprit Saint dont il fut oint (cf. Mt
3, 16; Lc 4, 18; Ac 4, 27; 10, 38) » .
Cette vérité est le fondement d’une
vérité essentielle sur la nature de
l’Église : la participation de tous les
chrétiens à l’onction et à l’œuvre de
salut du Christ, c’est-à-dire, à son
Souverain Sacerdoce. En effet, en
reprenant la première Épître de
Saint Pierre, le concile poursuit :

« Dans le Christ, tous les fidèles
deviennent un sacerdoce saint et
royal, offrent des sacrifices spirituels
à Dieu par Jésus-Christ et proclament
les hauts faits de celui qui les a
appelés des ténèbres à son admirable



lumière (cf. 1 P 2, 5-9). Il n’y a donc
aucun membre qui n’ait sa part dans
la mission du Corps tout entier ;
chacun d’eux doit sanctifier Jésus
dans son cœur (cf. 1 P 3, 15) et rendre
témoignage à Jésus par l’esprit de
prophétie (cf. Ap 19, 10) ».

Je garde un vif souvenir de la joie
avec laquelle saint Josémaria
accueillit cet enseignement
conciliaire car, dans son ministère
sacerdotal, il n’avait fait que diffuser
cette splendide réalité depuis plus de
trente-cinq ans. De ce fait, je rejoins
totalement ceux qui considèrent que
ce saint prêtre fut un précurseur du
concile en ce qui concerne cette
doctrine, capitale pour la spiritualité
laïque dans l’Église et pour ce qui est
d’autres aspects de la doctrine
chrétienne évoqués dans les
documents de cette assemblée
œcuménique, comme celui de l’appel
universel à la sainteté.



Le décret Presbyterorum ordinis
ajoute ensuite que « le même
Seigneur, a établi parmi [les baptisés]
des ministres qui, dans la
communauté des chrétiens, seraient
investis par l’Ordre du pouvoir sacré
d’offrir le Sacrifice et de remettre les
péchés [Cf. concile de Trente, sess.
23, ch. 1 et can.l : Dz. 1764 et 1771], et
y exerceraient publiquement pour
les hommes au nom du Christ la
fonction sacerdotale ».

C’est à partir de là que j’aimerais
évoquer certaines conséquences
pour notre vie et notre mission
sacerdotale.

Commençons par rappeler que tout
sacerdoce dans l’Église est une
participation à l’unique sacerdoce du
Christ, comme la lettre aux Hébreux
le dit admirablement bien. Dieu, à
l’arrivée de « la plénitude des temps
», voulut susciter un nouveau
sacerdoce pour remplacer le



sacerdoce lévitique. Celui-ci était bon
et valable pour le temps pour lequel
il avait été établi, mais il était voué à
disparaître lorsqu’il aurait rempli sa
mission de préparation au sacerdoce
éternel et immuable du Christ,
sacerdoce nouveau « selon l’ordre de
Melchisédech » (cf. Hb 5, 6.10; 6, 20;
7, 1-3.11-17).

L’auteur de la lettre expose les
raisons pour lesquelles, dans
l’ancienne loi déjà, le sacerdoce de
Melchisédech était supérieur au
sacerdoce lévitique ainsi que les
raisons intrinsèques de la supériorité
du sacerdoce du Christ, parfait,
indéfectible et éternel, scellé par
Dieu par un serment. Il termine la
lettre en soulignant que seul le Christ
pouvait incarner un tel sacerdoce : «
Il nous convenait, en effet, d'avoir un
souverain prêtre comme lui, saint,
innocent, sans tache, séparé des
pécheurs, et plus élevé que les cieux,
qui n'a pas besoin, comme les



souverains prêtres, d'offrir chaque
jour des sacrifices, d'abord pour ses
propres péchés, ensuite pour ceux du
peuple, -car ceci, il l'a fait une fois
pour toutes en s'offrant lui-même
» (Hb 7, 26-27).

C’est au Christ que ce sacerdoce
souverain convenait puisqu’il l’était,
et qu’il l’est toujours in æternum, en
tant que Fils de Dieu, saint et
immaculé. Si la lettre ajoute « séparé
des pécheurs » ce n’est pas parce
qu’il se fût éloigné de nous, ses frères
les hommes, lui qui était venu
chercher ce qui était perdu (cf. Lc 15,
1 et suiv.), mais parce qu’il n’y avait
pas en lui la moindre trace de péché
(cf. Hb 4, 15). L’auteur de l’épître aux
Hébreux dit, par ailleurs, que le
Christ, « par une seule offrande, a
amené, pour toujours, à la perfection
ceux qui sont sanctifiés » (Hb 10, 14)
en faisant ainsi allusion au seul
sacrifice vraiment rédempteur, celui
de la Croix.



L’expression “amené à la perfection”
est une formule au profond sens
théologique puisqu’elle contient
l’idée de « perfection », de «
plénitude », de « consécration », de «
sanctification ». Elle est l’équivalent
de l’expression hébraïque dont on se
servait pour l’onction des prêtres de
l’Ancienne Alliance et pour la
consécration du Temple. De plus, il
faut le signaler, elle est « la dernière
parole » que le Christ a prononcée
sur la Croix : «Tout est accompli » (Jn
19, 30).

Tout compte fait, l’auteur de la lettre
aux Hébreux veut nous dire que le
Christ a réalisé un sacrifice d’une
telle efficacité infinie que ceux qui y
participent en sincérité de cœur
lorsqu’il se fait présent sur l’autel,
peuvent atteindre la perfection, la
sainteté de vie, le pardon des péchés,
la pureté de conscience, accéder à la
vie intime de Dieu. Grâce à l’offrande
faite par le Christ, Souverain Prêtre



Éternel, nous pouvons redire, avec
les paroles que saint Josémaria
prononça dans son homélie un
Vendredi Saint, que « l’abîme de
malice que le péché avait creusé a
été franchi par une Charité infinie.
Dieu n’abandonne pas les hommes.
[…] Nous pouvons imaginer — pour
nous approcher d’une certaine
manière de ce mystère insondable —
que la Très Sainte Trinité se réunit en
conseil, dans sa continuelle et intime
relation d’amour et que le résultat de
cette décision éternelle, est, en
quelque sorte, que le Fils unique de
Dieu le Père assume notre condition
humaine, prend sur Lui nos misères
et nos douleurs pour finir attaché au
bois par des clous ».

Or il en est vainqueur par sa
résurrection. De ce fait, les mots de la
fin de cette homélie sont pleins
d’espérance : « Nous serons appelés
vainqueurs parce que le Christ



ressuscité sera vainqueur en nous et
que la mort deviendra vie ».

2. Coordonnées du ministère
sacerdotal

La nature des prêtres a une
dimension profondément
christologique et c’est la raison pour
laquelle toute la vie sacerdotale doit
être un reflet de la sainteté, de
l’autorité et de la donation sans
limites du Christ. À ceci vient
inséparablement s’ajouter la
dimension ecclésiale par laquelle
tout le travail sacerdotal doit être
orienté au service du peuple de Dieu,
à la sanctification des hommes. C’est
pourquoi, sans aucun doute, avec
une foi profonde, saint Josémaria se
posait cette question, pour y
répondre : « Quelle est donc l’identité
du prêtre ? Celle du Christ qui veut
perpétuer son sacerdoce, l’unique
sacerdoce, à travers ses ministres ».



a) Perspective christologique du
ministère sacerdotal

Puisque le sacerdoce des prêtres
découle directement du sacerdoce du
Christ, leur ministère dans l’Église
doit avoir un rapport intime et
immédiat avec ce sacerdoce: « Nous
faisons donc les fonctions
d'ambassadeurs pour Christ, comme
si Dieu exhortait par nous » écrit
Saint Paul aux Corinthiens (2 Cor 5,
20) ce que le décret conciliaire
souligne ainsi : « Par la sainte
ordination et la mission reçues des
évêques, les prêtres sont promus au
service du Christ Docteur, Prêtre et
Roi ; ils participent à son ministère » .
Le Seigneur se sert des prêtres pour
garder sa présence vitale dans
l’Église, selon ce qu’Il avait promis : «
Sachez que Je suis avec vous tous les
jours jusqu’à la fin du monde » (Mt
28, 20).



Il est très significatif, dans ce sens,
que lors de sa première rencontre
avec les prêtres de Rome, le 13 mai
2005, Benoît XVI leur donne un point
de repère déterminant: « Il est donc
indispensable de retourner toujours
à nouveau à la racine de notre
sacerdoce. Cette racine, comme nous
le savons bien, est unique : Jésus
Christ Seigneur ». Et le pape
d’ajouter : « Mais ce Jésus n’a rien
qui lui appartienne de façon
personnelle, tout est entièrement au
Père et pour le Père ». Ainsi, il en
tirait une conséquence pour chacun
de nous : « Nous sommes envoyés
non pour nous annoncer nous-
mêmes, ou nos opinions
personnelles, mais pour annoncer le
mystère du Christ (…) Nous ne
sommes pas chargés de dire
beaucoup de mots, mais de nous
faire l’écho et les porteurs d’une
seule "Parole", qui est le Verbe de
Dieu fait chair pour notre salut».



De ce fait, se réaliser en tant que
prêtre revient à être pleinement uni
au Christ, à s’identifier à Lui dans
notre ministère sacerdotal et dans
toute notre conduite. Il s’agit d’être
transparents pour que les fidèles
voient le Maître, le Rédempteur, sans
que leur regard ne se sente attiré par
la personne du prêtre. À ce propos,
un fait qui eut lieu à Valence me
semble hautement significatif. C’est
Encarnacion Ortega, l’une des
premières femmes de l’Opus Dei,
dont le procès de béatification est en
cours, qui en fit le récit. Elle assistait
à une retraite spirituelle pour
étudiantes que prêchait saint
Josémaria à Alacuas, dans une
maison des Ouvrières de la Doctrine.

Encarnita, qui avait vingt-et-un ans à
l’époque, était venue faire cette
retraite poussée par le désir, ou la
curiosité peut-être, de connaître
l’auteur de Chemin, ouvrage qui
l’avait profondément touchée. Après



le décès de saint Josémaria, elle
rédigea un témoignage où elle laisse
voir combien la figure de ce prêtre
l’impressionna, avant même de
l’avoir entendu prêcher. Elle écrit : «
Son recueillement, plein de naturel,
sa génuflexion devant le tabernacle,
et la façon de dire l’oraison
préparatoire de la méditation qui
nous encourageait à être conscientes
que le Seigneur était là, nous
regardait et nous écoutait, me fit
immédiatement oublier ce désir
d’écouter un grand orateur qui
devint un besoin d’écouter Dieu et
d’être généreuse avec Lui ».

Ce conseil de saint Josémaria est
pleinement congruent avec ce
comportement :

«Il nous est demandé aux prêtres, me
semble-t-il, l’humilité d’apprendre à
ne pas être à la mode, d’être
réellement des serviteurs des
serviteurs de Dieu, en pensant à cette



exclamation de Jean-Baptiste: illum
oportet crescere, me autem minui (Jn
3, 30), il faut que le Christ croisse et
que moi je diminue, pour que les
chrétiens courants, les laïcs, puissent
rendre le Christ présent dans tous les
milieux de la société ».

b) Perspective ecclésiologique

Reprenons la lettre aux Hébreux, au
chapitre 5. L’auteur parle tout
d’abord du sacerdoce lévitique mais
certains des traits qu’il évoque sont
pérennes. « Tout souverain prêtre,
pris du milieu des hommes, est établi
pour les hommes dans le service de
Dieu, afin de présenter des offrandes
et des sacrifice pour les péchés. Il
peut être indulgent pour les
ignorants et les égarés, puisque la
faiblesse est aussi son partage. Et
c'est à cause de cette faiblesse qu'il
doit offrir des sacrifices pour ses
propres péchés, comme pour ceux du
peuple. Nul ne s'attribue cette



dignité, s'il n'est appelé de Dieu,
comme le fut Aaron. Et le Christ ne
s'est pas non plus attribué la gloire
de devenir souverain prêtre, mais il
la tient de celui qui lui a dit: Tu es
mon Fils, Je t'ai engendré
aujourd'hui! Comme il dit encore
ailleurs: Tu es prêtre à jamais selon
l'ordre de Melchisédech » (Hb 5, 1-6).

Ces paroles tracent et décrivent la
mission qui revient au prêtre dans
l’Église, en harmonie avec son être et
sa vie dans le Christ. Le ministère
sacerdotal a la caractéristique d’être
profondément ecclésial. Le prêtre «
pris du milieu des hommes » par une
vocation divine qui s’actualise lors de
la réception du sacrement de l’Ordre,
est « établi pour les hommes »:
ordonné au bien de toute l’humanité.
Non pas pour un bien terrestre,
même s’il n’est pas appelé à se
désintéresser du bonheur temporel,
qui ne caractérise cependant pas sa
mission qui est définie par « ce qui se



rapporte à Dieu ». Saint Paul dit à
Timothée que le prêtre est « un
homme de Dieu » (1 Tm 6, 11). Et
comme saint Josémaria le reprit tout
au long de sa vie, en paraphrasant
l’Apôtre : nous devons prêcher le
Christ, le Christ crucifié, qui est
l’Amour du Ciel pour chaque
créature.

Dans sa rencontre avec le clergé
romain, Benoît XVI souligna qu’ “
étant donné que le Christ se trouve à
sa source, le sacerdoce est, par sa
nature, dans l’Eglise et pour l’Eglise
(…). Il a un rapport constitutif avec le
corps du Christ, dans sa double et
inséparable dimension d’Eucharistie
et d’Église, de corps eucharistique et
de corps ecclésial. C’est pourquoi
notre ministère est amoris officium
(Saint Augustin, In Iohannis
Evangelium Tractatus 123, 5), c’est la
tâche du bon pasteur, qui offre sa vie
pour ses brebis (Cf. Jn 10, 14-15)» et
qu’il réalise de grand cœur, conscient



de cette merveilleuse réalité puisque
chacun d’eux est sacerdos in
æternum : aujourd’hui, maintenant
et à tout jamais.

C’est sur le devoir d’être un « bon
pasteur » comme le fut le Christ, Bon
Pasteur, que le pape insiste dans
l’homélie de la Messe de l’une de ses
ordinations presbytérales en parlant
des « trois affirmations
fondamentales de Jésus sur le bon
pasteur ».

La première est que le pasteur donne
sa vie pour les brebis. «Nous devons
la donner jour après jour. Je dois
apprendre jour après jour que je ne
possède pas ma vie pour moi-même.
Jour après jour, je dois apprendre à
m'abandonner moi-même; à me tenir
prêt à réaliser, sur le champ, ce pour
quoi le Seigneur, a besoin de moi,
même si d'autres choses me semblent
plus belles et plus importantes.



La deuxième affirmation est que le
Bon Pasteur connaît ses brebis et que
ses brebis le connaissent (Cf. Jn 10,
14-15). « Nous devons tout d'abord
vivre intimement en nous la relation
avec le Christ et, par son
intermédiaire, avec le Père; ce n'est
qu'ainsi que nous pouvons vraiment
comprendre les hommes, les
accompagner, être ouverts à leurs
nécessités et aux questions qu’ils se
posent. Ce doit être une connaissance
faite avec le coeur de Jésus et
orientée vers Lui, une connaissance
qui ne lie pas l'homme à moi, mais
qui le guide vers Jésus, le rendant
ainsi libre et ouvert ».

La troisième s’appuie sur « J'ai
encore d'autres brebis qui ne sont
pas de cet enclos; celles-là aussi, il
faut que je les mène; elles écouteront
ma voix; et il y aura un seul
troupeau, un seul pasteur" (Jn 10, 16)
et permet au pape de conclure : «
Bien sûr, un prêtre, un pasteur



d'âme, doit tout d'abord se soucier de
ceux qui croient et vivent avec
l'Eglise (…).Toutefois, nous devons
aussi toujours à nouveau - comme dit
le Seigneur - sortir "par les chemins
et le long des clôtures" (Lc 14, 23)
pour porter l'invitation de Dieu à son
banquet également aux hommes qui
jusqu'à présent n'en ont pas entendu
parler, ou qui n'ont pas été touchés
intérieurement par lui ».

C’est dans contexte, je pense, que cet
autre propos de saint Josémaria est
très significatif. Il contrecarre ceux
qui « pensent que les chrétiens
souhaitent voir chez le prêtre un
homme de plus. Ce n’est pas vrai.
Chez le prêtre, ils veulent admirer les
vertus propres à tout chrétien, voire
à tout honnête homme : la
compréhension, la justice, la vie de
travail, dans son travail sacerdotal
pour ce qui le concerne, la charité, la
bonne éducation, la délicatesse.
Toutefois, avec tout cela, les fidèles



tiennent à ce que son caractère
sacerdotal soit mis en valeur ».

Il donnait des exemples pour
expliciter son raisonnement : « Ils
attendent que le prêtre prie, qu’il ne
refuse pas l’administration des
sacrements, qu’il soit prêt à les
accueillir tous sans se poser en chef
ou en militant de factions humaines,
quelles qu’elles soient (cf.
Presbyterorum Ordinis, n.6), qu’il
mette son coeur et sa dévotion à
célébrer la sainte messe, qu’il
s’asseye au confessionnal, qu’il
console les malades et les affligés;
qu’il assure la catéchèse des enfants
et des adultes, qu’il prêche la Parole
de Dieu et non pas n’importe quel
type de science humaine qui, même
s’il en était un expert, ne serait pas la
science qui sauve et conduit à la vie
éternelle ; qu’il livre son conseil et sa
charité aux nécessiteux ».



Ces considérations nous permettent
d’aborder la troisième partie de
notre exposé.

3. Quelques constantes propres à
la vie sacerdotale

En parlant du ministère des prêtres,
le décret Presbyterorum ordinis
souligne que le ministère de la
parole, celui des sacrements et celui
du gouvernement du peuple de Dieu
sont des fonctions primordiales, en
rapport avec les tria munera Christi.

a) Ministère de la parole

La communauté chrétienne, dit le
décret conciliaire « est rassemblée
d’abord par la Parole du Dieu vivant.
En effet, nul ne peut être sauvé sans
avoir d’abord cru; les prêtres, comme
coopérateurs des évêques, ont pour
premier devoir d’annoncer l’Évangile
à tous les hommes qu’il convient
d’attendre tout spécialement de la
bouche des prêtres ».



On a donc l’obligation
incontournable de transmettre la «
parole de Dieu » afin que la foi
parvienne à tous les hommes, de
toute race et de toute condition. Ceci
s’appuie sur le commandement de
Jésus aux Apôtres et à ceux qui
devraient prendre la suite de sa
mission dans le temps: annoncer
“l’évangile”, la “bonne nouvelle” du
Royaume que sa venue avait
instaurée. L’Apôtre des Gentils le
comprit clairement lorsqu’il
affirmait: « Prêcher l’Évangile n’est
pas pour moi un titre de gloire ; c’est
plutôt un devoir qui m’incombe.
Malheur à moi si je ne prêchais pas
l’Évangile! » (1 Cor 9, 16).

Je ne vais pas considérer maintenant
la manière de réaliser le ministère de
la parole, tâche qui, selon les
circonstances des gens, les lieux et
les temps, peut présenter des formes
très variées, parmi lesquelles
l’homélie prend toute sa place.



Toutefois je pense qu’il est très
intéressant de dire que le prêtre, en
tant qu’envoyé du Christ pour
annoncer le message évangélique, se
doit de cultiver vivement « la sainte
inquiétude » de porter à toutes les
âmes la foi et l’amour de Dieu, y
compris lorsqu’il donne un sens et
une orientation à la vie humaine, en
vue du bonheur éternel, et ce,
toujours avec une abondance de
vérité et avec un langage efficace et
attirant.

Je parlais tout à l’heure de la
renommée de bon prédicateur
qu’avait saint Josémaria déjà dans les
années 40, comme en témoigne le fait
que de nombreux évêques l’aient
appelé pour prêcher des retraites
aux prêtres de leur diocèse.

À ce propos, mgr Alvaro del Portillo
évoquait un commentaire de don
Manuel Castro, devenu par la suite
archevêque de Burgos. Lorsqu’il était



évêque de Ségovie, il avait assisté à
une retraite pour le clergé à la fin de
laquelle il avait été poussé à
remercier le prédicateur. Il avait dit,
entre autres : « Don Josémaria nous
touche toujours, des fois avec une
épée de Tolède, d’autres fois avec
une bombe à main ».

Je pense que ce commentaire reflète
très bien cette « sainte inquiétude »
que tout prêtre devrait susciter par
sa prédication dans l’âme des fidèles.
Elle n’est pas le fruit de l’éloquence
ni de la sagesse humaine, qu’il faut
par ailleurs tâcher de cultiver, mais
l’œuvre du Saint-Esprit. Le Paraclet
se sert de la vie intérieure et de la
préparation des prêtres pour
produire chez les âmes ces réactions
salutaires.

Permettez-moi de revenir sur la
retraite à Alacuas dont je vous ai
parlé tout à l’heure. La protagoniste
de ce récit nous dit qu’en écoutant les



paroles du fondateur de l’Opus Dei,
elle éprouva une profonde
inquiétude surnaturelle. Elle comprit
que le Seigneur l’invitait à lui livrer
toute sa vie au beau milieu du
monde. Or son premier mouvement
fut une réaction d’autodéfense, elle
voulait étouffer la voix que les
paroles du prêtre éveillaient en elle.
Jusqu’au jour où saint Josémaria qui
parlait de la Passion du Seigneur,
invita les assistantes à considérer
l’actualité de ces scènes dans leur vie
personnelle : « Il a souffert tout cela
pour toi. Quant à toi, qui ne veux pas
faire ce qu’il est en train de te
demander, aie au moins le courage
de regarder le Tabernacle et de lui
dire : ce que tu me demandes, je
m’en fiche pas mal ! ».

Le dénouement de ce combat
intérieur fut clair. Cette femme se
décida aussi à faire l’Œuvre et, avec
d’autres jeunes filles, elle fit partie
du premier noyau stable de femmes



de l’Opus Dei qui se consolidait à
l’époque. Et c’est précisément le 14
février prochain que l’on fêtera les
quatre-vingts ans du jour où le
Seigneur mit ce projet dans l’âme de
saint Josémaria. Aussi, oserais-je
vous demander des prières pour que
ce ferment de sainteté soit toujours
aussi efficace dans la vie des
chrétiens.

Nous pouvons tirer un enseignement
de ces épisodes-là. Afin que la voix
du Christ qui parle en son Église,
résonne fidèlement chez lui et chez
les autres, le prêtre doit s’efforcer de
faire constamment croître son
intimité avec Dieu. C’est la raison
pour laquelle il doit consacrer le
temps nécessaire à méditer la parole
de Dieu et préparer avec soin la
prédication sous ses différentes
formes. La transmission de la parole
de Dieu demande, comme le disait
saint Josémaria : « une vie
intérieure : nous devons parler des



choses saintes aux autres, ex
abundantia enim cordis, os loquitur
(Mt 12, 34) ; c’est du trop plein de
notre cœur que parle notre bouche.
Et avec cette vie intérieure, l’étude
(…). Une étude et une doctrine que
nous incorporons à notre propre vie
car ce n’est qu’ainsi que nous
saurons la donner aux autres le plus
convenablement possible, en nous
adaptant à leurs besoins et à leurs
circonstances, avec le don de langues
».

b) Ministère des sacrements

Nous disions que le concile Vatican II
présente l’institution du sacerdoce
ministériel en évoquant que le
Seigneur « a établi (…) des ministres
qui, dans la communauté des
chrétiens, seraient investis par
l’Ordre du pouvoir sacré d’offrir le
Sacrifice et de remettre les péchés ».

En effet, la mission sanctificatrice des
prêtres est essentiellement



manifestée par la célébration de ces
deux sacrements : l’Eucharistie et la
Pénitence. Le Saint Sacrifice du
Calvaire, source de la vie de l’Église,
devient présent sur l’autel et c’est
dans la Confession, auriculaire et
secrète, qu’a lieu cette grandiose
rencontre du Christ avec chaque
âme, pour la rémission de ses péchés.
La célébration de ces deux
sacrements, disait saint Josémaria : «
est si essentielle dans la mission du
prêtre que tout le reste doit tourner
autour. D’autres tâches sacerdotales,
la prédication et l’instruction dans la
foi, manqueraient de support si elles
n’étaient pas orientées vers
l’apprentissage de l’amitié avec le
Christ, vers la rencontre avec Lui
dans le tribunal bienveillant de la
Pénitence et dans le renouvellement
non sanglant du Sacrifice du
Calvaire, à la Sainte Messe ».

Ceci dit, de très nombreux prêtres
saints dans l’Église, et il y en a



beaucoup aujourd’hui aussi, ont
rendu présent le Saint Sacrifice et
ont tâché de vouer toutes les heures
possibles de leur journée à la
célébration du sacrement de
Pénitence, comme ce fut le cas du
Curé d’Ars. N’oublions pas que ce
saint patron des confesseurs, en
dépit de la tourmente
révolutionnaire de son époque qui
avait essayé d’effacer tout vestige de
pratique religieuse « s’est efforcé, de
toutes les manières : par la
prédication, en cherchant à
persuader par ses conseils, à faire
redécouvrir à ses paroissiens le sens
et la beauté de la Pénitence
sacramentelle, en montrant
comment elle est une exigence
intime de la Présence eucharistique
».

Pour ce qui est du Sacrifice
eucharistique, il est opportun dans ce
contexte, me semble-t-il, de relire ces
autres paroles de Benoît XVI : « Dans



le mystère eucharistique, le Christ se
donne toujours à nouveau et,
précisément dans l'Eucharistie, nous
apprenons l'amour du Christ et donc
l'amour pour l'Eglise. Je répète donc
avec vous, chers frères dans le
sacerdoce, les inoubliables paroles de
Jean-Paul II: "La Messe est de façon
absolue le centre de ma vie et de
chacune de mes journées". Cela
devrait être une parole dont chacun
de nous peut dire qu'elle est la
sienne: la Messe est de façon absolue
le centre de ma vie et de chacune de
mes journées ».

En effet, la Sainte Messe doit être
pour nous tous le “centre et la racine
de la vie intérieure” comme le disait
saint Josémaria à tous les fidèles .
Ceci dit, il faut déployer un intense
travail de catéchèse, de formation et
d’orientation pour ce qui est de la vie
sacramentelle, avec notre exemple et
notre parole. J’ajouterai que nous
devons veiller avec un soin extrême



sur la maison de Dieu et sur l’art
liturgique qui l’enrichit, afin que tout
se déroule avec le maximum de
dignité pour la dignité du culte du
Seigneur : « Sa maison », nous avertit
l’Écriture, doit être « une maison de
prière pour toutes les nations » (Mc
11, 17).

Nous les prêtres, nous devons nous
appliquer aussi au culte
eucharistique en dehors de la Messe,
dans notre relation au Christ dans le
Tabernacle. J’ai à l’esprit un autre
événement de la vie du fondateur de
l’Opus Dei qui éclaire vivement ce
point-là et qui a eu lieu en 1974,
presque à la fin de son existence sur
cette terre, lors d’un voyage pastoral
dans plusieurs pays d’Amérique du
Sud. Un jour on projeta pour saint
Josémaria quelques diapositives du
Pérou. Il y en avait quelques-unes
qui montraient les effets
dévastateurs d’un glissement de
terrain typique des Andes qui avait



ensevelit une église. On ne voyait
que la partie supérieure de son
clocher. Et on lui dit que dans cette
petite église il y avait le Saint-
Sacrement parce qu’on n’avait pas
pu le retirer avant son effondrement.
À l’idée que ce tabernacle était
enfoui sous plusieurs mètres de boue
et que le Seigneur s’y trouvait tout
seul, il ne put dormir de la nuit : il la
passa à veiller, à entourer le Saint
Sacrement par la pensée, à faire de
nombreux actes d’amour et à dire
des communions spirituelles.

c) Gouverner le peuple de Dieu

On a aussi confié aux prêtres le
ministère de gouverner le peuple de
Dieu en participant de l’autorité du
Christ Tête et Pasteur. Il s’agit d’un
pouvoir spirituel conféré pour
l’édification des âmes (cf. 2 Cor 10, 8 ;
13, 10). « Dans cette œuvre de
construction, rappelle le concile
Vatican II, la conduite des prêtres, à



l’exemple de celle du Seigneur, doit
être extrêmement humaine envers
tous les hommes. Ce n’est pourtant
pas selon ce qui plaît aux hommes
mais selon les exigences de la
doctrine et de la vie chrétiennes
qu’ils doivent agir à leur égard, les
enseignant et les instruisant comme
des enfants, et des enfants bien
aimés selon les paroles de l’Apôtre : «
Insiste à temps et à contretemps,
réfute, menace, exhorte avec
beaucoup de patience et le souci
d’instruire » (2 Tm 4, 2) ».

Cette attitude, pleine de charité, qui
se manifeste en de multiples aspects,
doit être celle des prêtres. Je n’en
évoquerai que certains: ne pas veiller
à ses propres intérêts mais à ceux du
Christ (cf. Ph 2, 21) ; imiter le Christ «
qui n’est pas venu pour être servi
mais pour servir et donner sa vie en
rançon pour la multitude » (cf. Mt 20,
28) ; reconnaître et promouvoir
sincèrement le rôle de chaque



chrétien dans la mission de l’Église ;
respecter à l’extrême la juste liberté
de tous dans la société humaine ;
seconder les nobles aspirations de la
communauté chrétienne ; examiner
avec l’aide de la grâce, les différents
charismes en les reconnaissant avec
joie lorsqu’ils viennent de Dieu et en
les cultivant diligemment, surtout
ceux qui conduisent à une vie
spirituelle plus élevée. En définitive,
je tiens à vous dire, en empruntant
les paroles du Presbyterorum Ordinis
que : « les prêtres sont placés au
milieu des laïcs pour les conduire
tous à l’unité dans l’amour « s’aimant
les uns les autres d’un amour
fraternel, rivalisant d’égards entre
eux » (Rm 12, 10) (...) Ils sont
spécialement responsables de ceux
qui ont abandonné la pratique des
sacrements, voire même la foi, et ils
m n’omettront pas d’aller vers eux
comme de bons pasteurs ».



4. La primauté de la grâce dans la
vie sacerdotale

Dans cette dernière partie de mon
exposé, j’aimerais lire des paroles du
pape lors d’une autre rencontre avec
des prêtres, au diocèse d’Albano : «
Le temps que nous nous réservons
pour la prière n'est pas un temps
soustrait à notre responsabilité
pastorale, mais c'est réellement un
"travail" pastoral, c'est prier aussi
pour les autres. Dans le "Commun
des pasteurs" ont lit comme étant
caractéristique du bon Pasteur que
"multum oravit pro fratribus". Il est
propre au pasteur d'être un homme
de prière, qui se trouve devant le
Seigneur en priant pour les autres,
en remplaçant également les autres,
qui ne savent peut-être pas prier, qui
ne veulent pas prier, qui ne trouvent
pas le temps de prier. Comme il
apparaît ainsi évident que le
dialogue avec Dieu est une oeuvre
pastorale! ».



Et en parlant de la célébration du
Sacrifice de l’Autel et de la récitation
de la Liturgie des Heures, il ajoutait :
“Je dirais donc que l'Eglise nous
donne, nous impose presque - mais
toujours comme une bonne Mère -
d'avoir du temps libre pour Dieu,
avec les deux pratiques qui font
partie de nos devoirs: célébrer la
Messe et réciter le bréviaire. Mais
plus que le réciter, il faut le réaliser
comme écoute de la Parole que le
Seigneur nous offre dans la Liturgie
des Heures. Il faut intérioriser cette
Parole, être attentif à ce que le
Seigneur me dit à travers cette
Parole, écouter ensuite les
commentaires des Pères de l'Eglise
ou également du Concile, dans la
deuxième Lecture de l'Office des
Lectures, et prier avec cette grande
invocation que sont les Psaumes, à
travers lesquels nous sommes
insérés dans la prière de tous les
temps. Le peuple de l'Ancienne
Alliance prie avec nous - et nous



prions avec lui. Nous prions avec le
Seigneur, qui est le véritable sujet
des Psaumes. Nous prions avec
l'Eglise de tous les temps. Je dirais
que ce temps consacré à la Liturgie
des Heures est un temps précieux ».

La piété sacerdotale tient à un
rapport solide et profond avec Dieu
le Père, par Jésus-Christ, en union
avec le Saint-Esprit qui puise aux
sources de la Parole de Dieu et de la
Très Sainte Eucharistie et qui est
animé par une tendre dévotion
envers la Sainte Vierge, Mère du
Souverain Prêtre et Reine des
apôtres. Saint Paul l’avait bien
compris lorsqu’il écrivait ceci à
Timothée : « Exerce-toi à la piété; car
l'exercice corporel est utile à peu de
chose, tandis que la piété est utile à
tout, ayant la promesse de la vie
présente et de celle qui est à venir.
C'est là une parole certaine et
entièrement digne d'être reçue. Nous
travaillons, en effet, et nous



combattons, parce que nous mettons
notre espérance dans le Dieu vivant,
qui est le Sauveur de tous les
hommes, principalement des
croyants » (1 Tm 4, 7-10).

Certes, pour que cette piété fleurisse
on a besoin d’une paix intérieure, «
car Dieu n'est pas un Dieu de
désordre, mais de paix » (1 Cor 14,
33). C’est cette paix que la grâce du
sacrement de Pénitence nous
procure et qui vient, d’un côté, de la
lutte sainte pour éviter ce que
l’Apôtre appelle « les œuvres de la
chair » (Gal 5, 19) et de l’autre, du
soin mis à cultiver les fruits que
l’Esprit Saint, comme le dit aussi
saint Paul, fait germer en nous : « La
charité, la joie, la paix, la
longanimité, la bénignité, la bonté, la
fidélité, la mansuétude, la continence
» (Gal 5, 22-23).

Pour avoir cette piété sacerdotale, il
faut, tout compte fait, raffermir notre



foi, notre espérance et notre amour,
en plaçant toute notre confiance en
Dieu, avec une vraie dévotion filiale
puisque nous sommes réellement ses
enfants en Jésus-Christ, vérité
réjouissante qui doit nous guider
continuellement. Il nous faut penser
que tout événement vient de la bonté
de Dieu, y compris lorsqu’il est
humainement dur à porter et que
nous n’y comprenons rien. Nous
savons que c’est la bonté de Dieu qui
le permet pour en tirer de plus
grands biens.

Le concile Vatican II nous a demandé
de vivre notre ministère « dans la
sainteté et l’ardeur, l’humilité et la
force, à l’image du grand Prêtre
éternel, Pasteur et Évêque de nos
âmes » . Et pour ce faire nous avons
besoin d’une solide unité de vie,
expression typique de saint
Josémaria. Il aimait dire, d’une façon
ou d’une autre, qu’il « n’y a qu’une
seule vie, faite de chair et d’esprit qui



doit être, en notre âme et en notre
corps, sainte et remplie de Dieu ».

Pour appliquer ces paroles à notre
existence sacerdotale, je dirais qu’il
s’agit de chercher à croître en
l’amour de Dieu et du prochain à
travers l’exercice quotidien de notre
ministère, dans nos tâches parfois
humbles et cachées qui deviennent,
toujours, par la grâce, un chemin
joyeux de sainteté et de service aux
autres.

Je termine en citant encore le
fondateur de l’Opus Dei qui a si
loyalement incarné la figure du
Souverain Prêtre Éternel et qui
disait : «Le prêtre, s’il a un véritable
esprit sacerdotal, s’il est un homme
de vie intérieure, ne pourra jamais se
sentir seul. Nul autre que lui ne
saurait avoir un cœur si épris ! Il est
l’homme de l’Amour, le représentant,
parmi les hommes, de l’Amour
devenu homme. Il vit par Jésus-



Christ, pour Jésus-Christ, avec Jésus-
Christ et en Jésus-Christ. C’est là une
réalité divine qui me bouleverse
profondément lorsque, tous les jours,
j’élève, en les prenant dans mes
mains, le Calice et la Sainte Hostie et
que je redis lentement, en les
savourant, ces paroles du canon : Per
Ipsum, et cum Ipso et in Ipso. C’est
par Lui, avec Lui et en Lui que je vis
pour les âmes. Je vis de son Amour et
pour son Amour en dépit de mes
misères personnelles. Malgré ces
misères, et sans doute à cause d’elles,
mon amour est un Amour qui se
renouvelle chaque jour ».

Demandons à Sainte Marie, Mère du
Bel Amour, Mère des prêtres, de faire
que la Trinité nous accorde ces
sentiments-là.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/identite-

sacerdotale-piete-sacerdotale/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/identite-sacerdotale-piete-sacerdotale/
https://opusdei.org/fr-lu/article/identite-sacerdotale-piete-sacerdotale/
https://opusdei.org/fr-lu/article/identite-sacerdotale-piete-sacerdotale/

	Identité sacerdotale. Piété sacerdotale

