
opusdei.org

Benoît-François :
continuité ou
rupture?

Mariano Fazio, actuel Vicaire
général de l'Opus Dei, analyse la
continuité de l'enseignement de
Benoît XVI et du Pape François
selon cet enchaînement
logique : de la dictature du
relativisme à la culture du
déchet.

16/04/2015

De la dictature du relativisme à la
culture du déchet



Cela fait bientôt deux ans que
François a été élu pour succéder à
Benoît XVI et ce recul nous permet de
constater une rupture de style
évidente. Ce fut le cas avec le
changement d'image de saint Jean
XXIII par rapport à celle de Pie XII,
ou de la personnalité différente de
Paul VI, plus réservé, plus
intellectuel, par rapport au charisme
du Bon Pape Jean. Ceci se reproduisit
lorsque saint Jean-Paul II succéda à
Paul VI, récemment béatifié, après
les trente trois jours du Pape au
sourire, le cardinal Luciani,
amortisseur de ce changement. Pour
finir, ce fut le cas de Benoît XVI,
successeur du saint pape polonais.

Les changements de style des Papes
font partie de la composition
humaine de l'Église. Les exemples
des dernières décennies que nous
venons de citer correspondent aux
périodes historiques les plus
positives du pontificat romain. Cette



diversité est une richesse puisque le
style de quelqu'un est très lié à son
origine personnelle et aux traditions
culturelles qui étayent toute
personnalité. Dernièrement l'Église a
été enrichie par la tradition slave de
Karol Wojtyla, par celle de l'Europe
centrale de Benoît XVI et désormais,
par la culture latino américaine de
Jorge Mario Bergoglio.

Concernant ce charisme individuel,
John Allen, journaliste connu, se
permet une comparaison musicale :
Jean-Paul II est « rock and roll »,
Benoît XVI, « classical » et François, «
folk ». Ceci dit, loin de toute
sensibilité excluante, retenons que
Jorge Bergoglio fut nommé évêque et
créé cardinal par Jean-Paul II, que
Benoît se réjouit de son pontificat et
que, par ailleurs, François avait
décoré un mur de la pièce toute
simple où vivait. d'un poster du pape
allemand.



L'affection et l'admiration de
François pour son prédécesseur
mérite d'être mise en valeur. À ce
propos, permettez-moi d'évoquer
mon souvenir personnel. En août
2008, j'ai accompagné le cardinal
Bergoglio dans un déplacement à
Buenos Aires. Il m'a alors confié que
ce qu'il admirait le plus chez le pape
Benoît c'était son humilité et son
magistère. Après la renonciation du
pape Ratzinger, j'ai réfléchi là-dessus
et j'en ai perçu la profondeur: ce sont
en effet et précisément l'humilité et
le magistère de Benoît XVI que
l'Histoire retiendra au bout du
compte.

Les gestes de François montrent bien
ce changement de style et l'affection
personnelle qui l'attache à Benoît
XVI. Cela dit, qu'en est-il du
magistère pontifical actuel par
rapport au précédent ? La dictature
du relativisme et la culture du



déchet, ont-elles quelque chose à voir
entre elles?

Dictature du relativisme

Lundi 18 avril 2005, le cardinal
Ratzinger présida la Sainte Messe du
début du Conclave pour l'élection du
successeur du pape Jean-Paul II,
décédé. Dans son homélie, le doyen
du Collège des Cardinaux souligna
les circonstances du moment que le
futur successeur de Pierre aurait à
affronter, sans savoir à ce moment-là
qu'il était le principal destinataire de
son message. Tout au début, il
affirmait : « Combien de vents de la
doctrine avons-nous connus au cours
des dernières décennies, combien de
courants idéologiques, combien de
modes de la pensée... La petite
barque de la pensée de nombreux
chrétiens a été souvent ballottée par
ces vagues - jetée d'un extrême à
l'autre: du marxisme au libéralisme,
jusqu'au libertinisme; du



collectivisme à l'individualisme
radical; de l'athéisme à un vague
mysticisme religieux; de
l'agnosticisme au syncrétisme et
ainsi de suite. Chaque jour naissent
de nouvelles sectes et se réalise ce
que dit saint Paul à propos de
l'imposture des hommes, de l'astuce
qui tend à les induire en erreur
(cf.Ep 4, 14). Posséder une foi claire,
selon le Credo de l'Eglise, est souvent
défini comme du fondamentalisme.
Tandis que le relativisme, c'est-à-dire
se laisser entraîner "à tout vent de la
doctrine", apparaît comme l'unique
attitude à la hauteur de l'époque
actuelle. L'on est en train de mettre
sur pied une dictature du relativisme
qui ne reconnaît rien comme
définitif et qui donne comme mesure
ultime uniquement son propre ego et
ses désirs ».

La dictature du relativisme ou, pour
l'exprimer plus positivement, le
besoin et l'urgence de récupérer la



confiance d'arriver à atteindre la
vérité à travers la foi et la raison
dans une société plurielle, a été le
point central du magistère du
pontificat précédent. Les fameux
discours de Ratisbonne, de
Westminster Hall et du Bundestag
sont de magnifiques preuves de cet
intérêt et de ce souci lorsqu'ils
prônent l'idée d'une saine laïcité
pour arriver à dépasser le laïcisme et
le fondamentalisme.

Le relativisme déclenche la crise de
la vérité puisqu'il considère que
l'être humain n'est pas capable
d'atteindre ce qui est vrai, d'accéder
à l'éthique universelle, à des idées
basiques pouvant être partagées par
tous, indépendamment de l'histoire
ou de la culture. Il ne s'agit pas
exclusivement d'un thème
concernant la logique ou la
philosophie de la connaissance. C'est
une attitude générale face au grand
défi de la vérité. On oublie que Jésus



a dit « la vérité vous rendra libres »
pour ne percevoir la vérité que
comme une chape qui limite nos
possibilités et notre épanouissement
personnel et notre fleurissement
culturel en tant que sujet collectif.
Avec cette clé d'interprétation, la
vérité devient une restriction de
notre créativité en puissance.

Cependant, pour construire quelque
chose de durable, la vérité s'impose
comme un point solide sur lequel
déployer la créativité sociale et
individuelle. Plus cette base est
solide, plus l'édifice sera en mesure
de s'élever, plus il y aura de
possibilités, de liberté
d'entreprendre, d'idées, de
propositions. Dans cette optique-là,
la vérité est le fondement de notre
progrès et de notre innovation.

On court parfois ainsi le risque d'une
vérité qui pousse à regarder «
l'humanité du haut d'un château de



verre pour juger et classer les
personnes » comme l'a dit François à
la clôture du synode sur la famille.
Ceci dit, dans son discours non
prononcé à La Sapienza, à Rome,
Benoît XVI réfléchit avec saint
Augustin sur ce que la vérité
théorique, avec ses abstractions, ses
jugements et ses classifications,
conduit d'elle-même à la tristesse
alors que la vérité en son intégralité
réside en la connaissance du bien.
Aussi, « la vérité nous rend bons » et,
ce faisant, elle nous introduit dans la
charité et dans l'accueil de l'autre.

La culture du déchet

Pour sa part, François a développé
sous des angles différents ce qu'il
appelle la « culture du déchet » : une
société qui met de côté les personnes
âgées, les malades, les jeunes parce
qu'elle a centré son attention sur son
propre moi, en exaltant le dieu-
argent, le dieu-plaisir et le dieu-



pouvoir. Dans l'Evangelii Gaudium, il
le dit sans ambages : face à la joie
que provoque la rencontre avec
Jésus, « le gros risque du monde
actuel, avec ses offres multiples et
écrasantes de consommation, est une
tristesse individualiste issue d'un
cœur avare et bien à l'aise, de la
recherche maladive de plaisirs
superficiels, de la conscience isolée ».

De de fait, nous nous retrouvons
aussi ici face à la dénonciation d'une
dictature qui dans ce cas n'est plus
du domaine des idées mais du
matériel : « L'adoration de l'ancien
veau d'or (cf. Ex 32,1-35) trouve sa
nouvelle version impitoyable dans le
fétichisme de l'argent et dans la
dictature de l'économie, sans visage et
dépourvue d'objectifs vraiment
humains (EG, 55). Cette dictature-là
réduit l'être humain à un seul de ses
besoins : la consommation, qui
pourrait bien être ici assimilée « au



propre ego et à ses désirs », de Benoît
XVI.

François dénonce la plaie dont
souffre la dignité humaine, non pas
de façon abstraite, mais dans la chair
meurtrie des pauvres et des exclus.
De ceux qui sont en surnombre dans
un monde européen qui rejette les
migrants africains à Lampedusa ; des
marginalisés des grandes villes
émergentes qui s'entassent dans des
bidonvilles, des favelas, des taudis ;
des victimes des nouvelles formes
d'esclavage que sont la traite des
personnes, les enfants-soldats, ou de
la triste histoire de ceux qui sont
tombés sous l'emprise de la drogue.
Ce cri prophétique résonne aux
oreilles du monde et fait que l'on ait
pensé à lui décerner le prix Nobel et
qu'il est en vedette sur les
couvertures d'une tonne de
magazines. Ceci étant, l'idolâtrie du
matériel est toujours là puisque ses
racines l'étayent en profondeur.



Dans une interview accordée à Henri
Cymerman, François s'étend
longuement sur les conséquences
sociales de ces attitudes idolâtriques :
« Nous sommes tombés dans un
péché d'idolâtrie, l'idolâtrie de
l'argent. L'économie provoque l'envie
d'en avoir plus tout en nourrissant,
paradoxalement, une culture du
rejet. On rejette les jeunes quand on
limite la natalité. On écarte aussi les
personnes âgées parce qu'elles ne
servent plus à rien, elles ne
produisent pas, elles font partie de la
classe passive. En rejetant jeunes et
vieux, on méprise le futur d'un
peuple puisque ce sont les jeunes qui
doivent l'assurer et les vieux qui,
avec leur sagesse, en gardent la
mémoire pour la transmettre aux
jeunes. […] Or nous écartons toute
une génération pour maintenir un
système économique qui ne tient
plus debout, un système qui pour
survivre doit faire la guerre, comme
ça a toujours été le cas dans les



grands empires […] Cette pensée
unique nous prive de la richesse de
la diversité de pensée par
conséquent nous confisque la
richesse d'un dialogue
interpersonnel ».

Les personnes sont l'aliment du
système. Cette image rappelle le film
« Matrix » où les êtres humains sont
devenus les batteries d'un grand
engin électrique qui atteint son auto-
conscience. Beaucoup d'entre eux
sont dans un monde illusoire, dans
une confortable prison. Max Weber,
au début du XXème siècle, qualifia de
cage en fer tout marché dépourvu de
valeurs.

Deux faces d'une même réalité

Ces deux dictatures dénoncées par
nos deux papes sont des aspects
différents d'une même réalité. Dans
l'important discours qu'il adressa au
début de son pontificat au corps
diplomatique accrédité près le Saint-



Siège, François fit le lien entre son
souci de la pauvreté et le magistère
sur la vérité de Benoît XVI. Il leur dit
tout d'abord : »Comme vous savez, il
y a plusieurs raisons pour lesquelles
j'ai choisi mon nom en pensant à
François d'Assise, une personnalité
qui est bien connue au-delà des
frontières de l'Italie et de l'Europe, et
aussi de ceux qui ne professent pas la
foi catholique. Une des premières est
l'amour que François avait pour les
pauvres. Il y a encore tant de
pauvres dans le monde ! Et ces
personnes rencontrent tant de
souffrance ! À l'exemple de François
d'Assise, l'Église a toujours cherché à
avoir le souci, à protéger, en tout
coin de la terre, celui qui souffre
d'indigence et je pense que dans
beaucoup de vos pays, vous pouvez
constater l'œuvre généreuse de ces
chrétiens qui se prodiguent pour
aider les malades, les orphelins, les
sans-abris et tous ceux qui sont
exclus, et qui ainsi travaillent pour



construire une société plus humaine
et plus juste ».

Puis il décrivit une fois de plus la
culture du déchet dans un
paragraphe qui créa le pont avec le
pontificat précédent :

« Mais il y a aussi une autre
pauvreté ! C'est la pauvreté
spirituelle de nos jours, qui concerne
gravement aussi les pays considérés
comme plus riches. C'est ce que mon
Prédécesseur, le cher et vénéré 
Benoît XVI, appelle la « dictature du
relativisme », qui laisse chacun
comme mesure de lui-même, et met
en péril la convivialité entre les
hommes. Et voilà l'autre raison de
mon nom. François d'Assise nous dit :
travaillez pour construire la paix !
Mais il n'y a pas de véritable paix
sans vérité ! La paix ne peut pas être
véritable si chacun est la mesure de
lui-même, si chacun peut
revendiquer toujours et seulement

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/index_fr.htm


son droit personnel, sans avoir le
souci en même temps du bien des
autres, de tous, à partir de la nature
qui unit chaque être humain sur
cette terre ».

Il n'y a pas de paix, pas de progrès
humain possible si les personnes ne
se soucient pas du bien des autres. «
La paix est l'œuvre de la solidarité »
dit Jean-Paul II avec une expression
historique qui venait confirmer le
message de ses prédécesseurs Pie XII,
et Paul VI qui avaient rappelé à leur
tour que « la paix est l'œuvre de la
justice » et que « le développement
est le nouveau nom de la paix ». Ce
raisonnement en chaîne du
magistère pontifical s'appuie sur un
principe essentiel de la dignité
humaine : ce n'est qu'en se donnant
soi-même aux autres que l'on peut
construire un monde où règne la
fraternité.



C'est pourquoi, la société actuelle a
besoin de redécouvrir sa vérité la
plus profonde : le respect absolu des
droits humains de chaque personne,
unique en son genre, pour surmonter
la crise de pauvreté et des valeurs où
nous sommes plongés depuis des
années. Sans cette base-là, d'aucuns
en instrumentaliseront d'autres dans
leur intérêt et à leur propre fin et les
êtres humains seront utilisés et non
respectés, traités comme des objets
que l'on peut jeter quand ils sont
hors d'usage.

A mon avis, le pape François fait
en permanence allusion au
relativisme moyennant une
invitation à le dépasser qui
s'exprime par la dénonciation de
sa conséquence la plus directe: la
domination des puissants, une
culture du déchet et l'indifférence,
la bureaucratisation de la foi.Et
pour ce faire, il promeut une



culture de la rencontre et de
l'engagement.

Dans l'Evangelii Gaudium il constate «
une augmentation progressive du
relativisme qui provoque une
désorientation généralisée », pour
expliquer un peu plus loin : « Ce
relativisme pratique consiste à agir
comme si Dieu n'existait pas, à
décider comme si les pauvres
n'existaient pas, à rêver comme si les
autres n'existaient pas, à travailler
comme si ceux qui n'ont jamais reçu
ce message n'existaient pas ». Vivre
dans ce « buvons et festoyons,
éclatons-nous » qui est fruit obscur
d'une autonomie illusoire coupée de
toute responsabilité vis-à-vis des
autres. Pour parer à tout cela, Martin
Buber va contribuer au début "à la
façon Caïn" de l'éthique qui nous
rappelle que « nous sommes les
gardiens de nos frères », qu'il y a des
liens de fraternité qui nous unissent
aux autres, que nous ne sommes pas



des individus isolés, en droit de ne
penser qu'à leur « propre ego et à
leurs désirs ». Nous sommes appelés
à la charité pour construire le bien
commun, à la caritas in veritate, tire
de l'encyclique sociale de Benoît XVI,
à la charité dans la vérité.

En résumé, disons que Benoît XVI
précise que sans un vrai
fondement, le monde, dépourvu
d'instances d'appel, tombe dans les
mains des puissants : les portes de
la dignité sont closes pour les
pauvres et les faibles, il n'y a plus
de valeurs pour étayer leurs
revendications.

François, avec son langage à lui, dit
avec une fermeté particulière que
le vrai nom du relativisme est la
culture du déchet, le triomphe du
pouvoir et de l'argent, sur ce qui
est vraiment humain, sur la vérité.
Ce sont des maillons d'un même
processus, deux faces d'une même



réalité qu'il nous appelle à
surmonter avec l'amour et le don
de nous-mêmes, le pardon, la
générosité et la gratuité.

Pour finir, j'aimerais vous raconter
une anecdote. J'ai eu l'immense joie
de retrouver le Pape à Sainte Marthe,
il y a un mois à peu près. Il m'a reçu
comme un père reçoit son fils.
Encouragé par le climat de confiance
de cette rencontre touchante, j'ai osé
lui demander de me confirmer dans
l'idée sur laquelle je travaille avec
d'autres intellectuels argentins, à
savoir que la culture du déchet est
une conséquence de la dictature du
relativisme. François, avec un
sourire et une certaine emphase, m'a
répondu (ce n'est pas textuel, bien
évidemment) : "C'est bien ça. S'il n'y a
pas de vérité, c'est l'intérêt personnel
de chacun qui prévaut et qui conduit
à la conséquence néfaste du rejet des
plus faibles ». Il fit alors encore une
fois allusion au chômage des jeunes



en Europe qui le préoccupe
tellement.

On dit qu'il est arrivé parfois au pape
émérite Benoît de dire qu'il parlait à
la tête alors que François parlait au
cœur. Il faudrait plutôt y voir une
continuité. En effet, quelqu'un sans
tête est effrayant, et, sans cœur, il
l'est encore plus.

Mariano Fazio, Vicaire Général de
l'Opus Dei, auteur de « Le pape
François, les clés de sa pensée »

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/francois-benoit-
continuite-ou-rupture/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/francois-benoit-continuite-ou-rupture/
https://opusdei.org/fr-lu/article/francois-benoit-continuite-ou-rupture/
https://opusdei.org/fr-lu/article/francois-benoit-continuite-ou-rupture/

	Benoît-François : continuité ou rupture?

