
opusdei.org

Force

Être fort d'esprit aide à
supporter les difficultés et à
surmonter nos limites. Pour les
chrétiens, le Christ est l'exemple
pour vivre une vertu qui ouvre
la porte à beaucoup d'autres.

29/07/2020

1. « Per aspera ad astra ! »

« Vers les étoiles à travers les
difficultés ! » Cette phrase bien
connue de Sénèque décrit de
manière graphique l'expérience
humaine qui consiste, pour obtenir le



meilleur, à produire un effort, car «
ce qui vaut, coûte », et il faut lutter
pour vaincre les obstacles et les
aspérités qui ne cessent jamais de se
présenter tout au long de la vie, afin
d'atteindre les biens les plus élevés.

De nombreuses œuvres littéraires de
différentes cultures vantent la figure
du héros, qui incarne en quelque
sorte ces mots de la sagesse latine,
que toute personne aimerait aussi
pour elle : nil difficile volenti, rien
n'est difficile pour celui qui veut.

Ainsi, au niveau humain, la force est
valorisée et admirée. Cette vertu, qui
va de pair avec la capacité de se
sacrifier, avait déjà parmi les anciens
un profil bien défini. La pensée
grecque considérait l'"andreia"
comme une des vertus cardinales[1],
qui modère les propres sentiments
de discorde de l'appétit irascible, et
donne ainsi à l'homme la vigueur
pour rechercher le bien, même si



c’est difficile et ardu, sans se laisser
arrêter par la peur.

2. « Quia tu es fortitudo mea » (Ps
31, 5)

L’expérience humaine constate aussi
la faiblesse de notre condition, qui
est en quelque sorte le revers de la
médaille de la vertu de force.
Souvent, nous devons reconnaître
que nous n’avons pas été en mesure
d'effectuer des tâches qui étaient
théoriquement à notre portée.

A l'intérieur de nous-mêmes, nous
trouvons cette tendance au
découragement, ou à l'indulgence à
notre égard, ou au renoncement à
des tâches laborieuses à cause de
l'effort que cela implique. En d'autres
termes, la nature humaine, créée par
Dieu pour le plus élevé mais blessée
par le péché, est capable de grands
sacrifices comme de grandes
claudications.



La révélation chrétienne offre une
réponse pleine de sens à cette
condition paradoxale où se trouve
notre existence. Pour une part, en
effet, elle assume les valeurs propres
de la vertu humaine de force, qui est
louée à de nombreuses occasions
dans la Bible. Déjà la littérature
sapientiale y faisait écho, en laissant
entendre, sous la forme d'une
question rhétorique dans le livre de
Job, que la vie de l'homme est une
milice[2].

Avec une phrase quelque peu
mystérieuse, Jésus dit, parlant du
Royaume de Dieu, que ceux qui se
font violence l’atteignent : violenti
rapiunt[3]. Cette idée s'est reflétée
dans l'iconographie médiévale,
comme par exemple dans la chapelle
de tous les saints de Ratisbonne, où
la figure représentant la force se bat
contre un lion.



En même temps, il existe de
nombreux textes de l'Écriture qui
soulignent comment les diverses
manifestations d'un comportement
fort (patience, persévérance,
magnanimité, audace, fermeté,
franchise et même la disposition à
donner la vie) proviennent et ne
peuvent être maintenues que si elles
sont ancrées en Dieu : quia tu es
fortitudo mea, car Tu es ma force (Ps
31,5)[4]. En d'autres termes,
l'expérience chrétienne enseigne que
« toute notre force nous est prêtée
»[5].

Saint Paul exprime fidèlement ce
paradoxe, dans lequel les aspects
humains et surnaturels de la vertu
s’entremêlent : « quand je suis faible,
c'est alors que je suis fort », puisque,
comme le Seigneur lui a assuré :» 
sufficit tibi gratia mea, nam virtus in
infirmitate perficitur, ma grâce te
suffit, car ma puissance donne toute
sa mesure dans la faiblesse »[6].



3. « Sans moi, vous ne pouvez rien
faire » (Jn 15, 5)

Le modèle et la source de force du
chrétien est donc le Christ lui-même,
qui non seulement offre avec ses
actions un exemple constant qui
atteint le sommet de donner sa vie
pour l'amour des hommes[7], mais
aussi qui affirme : « sans moi, vous ne
pouvez rien faire »[8].

Ainsi, la force chrétienne permet de
suivre le Christ, un jour après l'autre,
sans que la crainte, l'effort prolongé,
la souffrance physique ou morale, les
dangers, obscurcissent chez le
chrétien la perception que le vrai
bonheur consiste à suivre la volonté
de Dieu ou sans qu'ils l'en éloignent.
L'avertissement de Jésus-Christ est
clair : « On vous expulsera des
assemblées. Bien plus, l'heure vient
où tous ceux qui vous tueront
s'imagineront qu'ils rendent un culte
à Dieu »[9].



4. « Beata quae sine morte meruit
martyrii palmam » : le martyre de
la vie de tous les jours

Dès le début, les chrétiens
considéraient comme un honneur de
souffrir le martyre, car ils
reconnaissaient qu'il conduisait à
une pleine identification avec le
Christ. L'Église a maintenu à travers
l'histoire une tradition de vénération
particulière pour les martyrs, qui par
disposition spéciale de la Providence,
ont versé leur sang pour proclamer
leur adhésion à Jésus, offrant ainsi le
plus haut exemple non seulement de
force, mais aussi de témoignage
chrétien[10].

Bien que ces témoins de l’Évangile
n'aient pas manqué à toutes les
époques historiques, la vérité est
que, dans la vie ordinaire dans
laquelle évoluent la plupart des
chrétiens se trouvent rarement ces
conditions.



Cependant, comme l’a rappelé Benoît
XVI, il existe également un « martyre
de la vie de tous les jours », dont le
témoignage fait cruellement défaut
au monde d'aujourd'hui : « le
témoignage silencieux et héroïque de
tant de chrétiens qui vivent
l'Évangile sans compromis, en
accomplissant leur devoir et en se
consacrant généreusement au
service des pauvres »[11].

En ce sens, le regard se tourne vers
Sainte Marie, car elle fut au pied de
la Croix de son Fils, donnant
l'exemple d'une force extraordinaire
sans souffrir la mort physique, de
telle sorte qu'on peut dire qu'elle fut
un martyr sans mourir, selon les
termes d'une ancienne prière
liturgique[12]. « Admire la fermeté de
la Vierge Marie : au pied de la Croix,
en proie à la plus grande douleur
humaine — il n’est pas de douleur
pareille à sa douleur — et pourtant
pleine de fermeté. — Et demande-lui



un peu de cette force d’âme, de
manière à savoir, toi aussi, te tenir au
pied de la Croix. »[13].

5. « Omnia sustineo propter electos
» (2Tm 2, 10)

La Vierge douloureuse est un témoin
fidèle de l'amour de Dieu et illustre
très bien l'acte le plus typique de la
vertu de force, qui consiste à résister
(sustinere)[14] à ce qui est
défavorable, désagréable, difficile. Et
bien sûr, c'est une résistance dans le
bien, car sans bien il n'y a pas de
bonheur. Pour le chrétien, le
bonheur s'identifie avec la
contemplation de la Trinité dans le
ciel.

En Sainte Marie, s'accomplissent les
paroles du Psaume : si consistant
adversum me castra, non timebit cor
meum... Qu'une armée se déploie
devant moi, mon cœur est sans
crainte[15]. Saint Paul aussi, avant
d'arriver au témoignage suprême



pour le Christ, a exercé au cours de
sa vie cet acte caractéristique de la
force jusqu'à pouvoir affirmer : « Je
supporte tout pour les élus »[16].

Pour exprimer cet aspect de la vertu
(la résistance), les Saintes Écritures
se renvoient à l'image du roc. Jésus,
dans l'une de ses paraboles, fait
référence au besoin de construire sur
le roc, c'est à dire non seulement
d'écouter sa parole, mais de
s'efforcer de la mettre en œuvre[17].
On comprend qu'en fin de compte le
roc, c’est Dieu, comme l'Ancien
Testament ne cesse de le répéter[18] :
« Dieu, le rocher qui m'abrite, mon
bouclier, la force qui me sauve, ma
citadelle, mon refuge, mon sauveur
»[19]. Il n’est donc pas surprenant
que saint Paul vienne affirmer que le
rocher est le Christ lui-même[20], qui
est « la force de Dieu »[21].

La force de résister aux difficultés
vient donc de l’union avec le Christ



par la foi, comme l'indique saint
Pierre : Resistite fortes in fide !
Résistez avec la force de la foi[22]. De
cette façon, on peut dire, en un
certain sens, que le chrétien devient,
comme Pierre, le rocher sur lequel le
Christ s'appuie pour construire et
soutenir son Eglise[23].

6. « In patientia vestra possidebitis
animas vestras » (Lc 21,19)

Une partie de la force est la vertu de
la patience, que Joseph Ratzinger a
décrit comme « la forme quotidienne
de l'amour »[24] . La raison pour
laquelle le christianisme a
traditionnellement donné à cette
vertu une importance remarquable
peut se trouver dans ces quelques
mots de saint Augustin dans son
traité sur la patience, qu'il décrit
comme « un si grand cadeau de Dieu,
qu'elle doit être proclamée comme
une trace de Dieu qui réside en nous
»[25].



La patience est donc une
caractéristique du Dieu de l'histoire
du salut[26], comme l’enseignait
Benoît XVI au début de son
pontificat : « C’est là le signe de Dieu :
Il est lui-même amour. Combien de
fois désirerions-nous que Dieu se
montre plus fort ! Qu’il frappe
durement, qu’il terrasse le mal et
qu’il crée un monde meilleur ! Toutes
les idéologies du pouvoir se justifient
ainsi, justifient la destruction de ce
qui s’oppose au progrès et à la
libération de l’humanité. Nous
souffrons pour la patience de Dieu.
Et nous avons néanmoins tous besoin
de sa patience. Le Dieu qui est
devenu agneau nous dit que le
monde est sauvé par le Crucifié et
non par ceux qui ont crucifié. Le
monde est racheté par la patience de
Dieu et détruit par l’impatience des
hommes. »[27].

Beaucoup de conséquences pratiques
peuvent être déduites de cette



considération. La patience conduit à
savoir souffrir en silence, à faire face
aux contrariétés causées par la
fatigue, les oppositions de caractère,
les injustices, etc. La sérénité d'âme
nous donne la possibilité de faire en
sorte que nous soyons tout à tous[28],
de s'adapter aux autres, de porter
avec nous notre propre ambiance,
l'ambiance du Christ. Et c’est
pourquoi le chrétien essaie de ne pas
mettre en danger sa foi et sa vocation
par une conception erronée de la
charité, sachant que - en utilisant
une expression familière - on peut
aller jusqu'aux portes de l'enfer, mais
pas plus loin, car là-bas on ne peut
aimer Dieu. Et ainsi s’accomplissent
en lui les paroles de Jésus : « avec
votre patience vous posséderez vos
âmes »[29]

7. « Celui qui persévérera jusqu'à
la fin sera sauvé » (Mt 10, 22)



La patience est en étroite
correspondance avec la
persévérance. Celle-ci peut
habituellement être définie comme
la persistance dans l’exercice
d’œuvres vertueuses malgré la
difficulté et la fatigue venant de leur
prolongation dans le temps. Plus
précisément, on parle généralement
de constance lorsqu'il s'agit de
vaincre la tentation d'abandonner
l'effort lorsque surgit un obstacle
concret ; alors qu'on parle de
persévérance quand l'obstacle est
tout simplement la prolongation
dans le temps dudit effort[30].

Et ce n'est pas seulement une qualité
humaine, nécessaire à la réalisation
d'objectifs plus ou moins ambitieux.
La persévérance, à l'imitation du
Christ qui obéit au dessein du Père
jusqu'à la fin[31], est nécessaire au
salut, selon les paroles évangéliques :
« celui qui persévère jusqu'à la fin,
celui-là se sauvera »[32]. On



comprend bien alors la vérité de
cette affirmation de Saint Josémaria :
« Commencer est à la portée de tous ;
seuls persévèrent les saints. »[33].
D'où l'amour de ce saint prêtre pour
un travail bien fait, qu'il décrivait
comme savoir mettre les « dernières
pierres » dans chaque travail
effectué[34].

« Mais toute fidélité doit passer par
une épreuve très exigeante : la
durée. [...] Il est facile d’être cohérent
un jour, ou quelques jours. [...] Seule
peut être dite fidèle une cohérence
qui dure toute la vie »[35]. Ces mots
de [Saint] Jean-Paul II aident à
comprendre la persévérance sous
une lumière plus profonde, non pas
comme une simple persistance, mais
surtout comme authentique
cohérence de vie ; une fidélité qui
finit par mériter la louange du
seigneur de la parabole des talents, et
qui peut être considérée comme une
formule de canonisation



évangélique : « Très bien, bon et
fidèle serviteur ; tu as été fidèle pour
peu de choses, je t'en confierai
beaucoup : entre dans la joie de ton
Seigneur »[36].

8. « Magnus in prosperis, in
adversis maior »"

« Grand dans la prospérité, plus
grand dans l’adversité ». Ces mots de
l'épitaphe du roi anglais Jacques II,
dans l'église de Saint-Germain-en-
Laye, près de Paris, expriment
l'harmonie entre les différentes
parties de la vertu de force : d'un
côté, la patience et la persévérance,
qui sont liées à l'acte de résister dans
le bien, et que nous avons déjà
considéré ; de l'autre, la
magnificence et la magnanimité, qui
font directement référence à l'acte
d'attaquer, d'entreprendre de grands
exploits, également dans les petites
entreprises de la vie ordinaire. En
effet, selon la théologie morale, « la



force, en tant que vertu de l'appétit
irascible, non seulement domine nos
peurs (cohibitiva timorum), mais
également modère les actions osées
et audacieuses (moderativa
audaciarum). La force traite donc de
la peur et de l’audace, en empêchant
la première et en imposant
l'équilibre à la seconde »[37].

La magnanimité ou la grandeur
d'âme est la disposition à prendre
promptement la décision
d'entreprendre des œuvres
vertueuses, excellentes et difficiles,
dignes d'un grand honneur. De son
côté, la magnificence se réfère à la
réalisation effective de grandes
œuvres, et en particulier à la
recherche et à l'utilisation de
ressources économiques et
matérielles adaptées à
l'accomplissement des grandes
entreprises au service de Dieu et du
bien commun[38] .



Saint Josémaria a décrit la personne
magnanime en ces termes : «
grandeur d’âme, ouverture du cœur
au plus grand nombre, force qui
nous dispose à sortir de nous-mêmes,
à entreprendre des actions
valeureuses, pour le bien de tous. La
mesquinerie n’est pas pensable chez
le magnanime ; pas plus que la
lésinerie, le calcul égoïste, ou
l’intrigue intéressée. Le magnanime
s’adonne sans réserve à ce qui en
vaut la peine ; c’est pourquoi il est
capable de se donner lui-même.
Donner ne lui suffit pas : il se donne.
Il peut alors comprendre ce qui
constitue la plus grande preuve de
magnanimité : se donner à Dieu.
»[39].

La magnanimité est requise pour
s'attaquer chaque jour à l'entreprise
de sa propre sanctification et de
l'apostolat au milieu du monde, avec
les difficultés qu'il y aura toujours,
avec la conviction que tout est



possible pour celui qui croit[40]. En
ce sens, le chrétien magnanime n'a
pas peur de proclamer et de
défendre fermement, dans
l'ambiance où il évolue, les
enseignements de l'Église, même à
des moments où cela peut signifier
aller à contre-courant[41], un aspect
qui a une racine évangélique
profonde. Donc, le chrétien fera
preuve de compréhension envers les
personnes, tout comme d'une sainte
intransigeance dans la doctrine[42],
fidèle à la devise paulinienne 
veritatem facientes in caritate , vivant
la vérité avec charité[43], ce qui
implique de défendre la totalité de la
foi sans violence. Cela implique
également que l’obéissance et la
docilité au Magistère de l'Église ne
s'opposent pas au respect de la
liberté d’opinion ; au contraire, cela
aide à bien distinguer ce qui est
vérité de foi de ce qui est simple
opinion humaine.



* * *

Au début, il a été fait référence à la
résistance patiente de Marie au pied
de la Croix. La force exemplaire de
Notre-Dame comprend également la
grandeur d'âme qui l'a poussée à
s'exclamer devant sa cousine
Elisabeth : Magnificat anima mea
Dominum ... qui fecit mihi magna qui
potens est, mon âme exalte le
Seigneur ...le Puissant fit pour moi
des merveilles[44] . L'exultation de
Marie contient une importante leçon
pour nous, comme le rappelle Benoît
XVI : « Ce n'est que si Dieu est grand
que l'homme est également grand.
Avec Marie, nous devons commencer
à comprendre cela. Nous ne devons
pas nous éloigner de Dieu, mais
rendre Dieu présent ; faire en sorte
qu'Il soit grand dans notre vie ; ainsi,
nous aussi, nous devenons divins ;
toute la splendeur de la dignité
divine nous appartient alors. »[45]
[45].



* * *

Bibliographie de base

Catéchisme de l'Église catholique, nn.
736, 1299, 1303, 1586, 1805, 1808,
1811,1831-1832, 2473

Jean-Paul II, La vertu de force,
audience générale, Rome, 15
Novembre 1978

Saint Augustin, De patientia (PL 40)

Saint Thomas d'Aquin, Summa
Theologiae, II-II, qq. 123-140

Saint Josémaria, Amis de Dieu, nn.
77-80

--

[1] Cfr. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale



speciale, EDUSC, Roma 2008, pp. 284
y 289.

[2] Cf Job, 7,1.

[3] Mt 11, 12

[4] Cfr. Ex 15, 2, Esd 8, 10; Is 25,1; Ps
31,4; 46, 2; 71,3; 91,2; 1Tm 1,12; 2Tm
1, 7; Col 1, 11; Ph 4, 1; Rm 5, 3-5.

[5] Saint Josémaria, Chemin, n°728

[6] 2 Co 12, 9-10

[7] Cf Jn 13, 15 et 15, 13

[8] Jn 15, 5

[9] Jn 16, 2

[10] Cf. Catéchisme de l'Église
catholique, n. 2473. Comme on le sait,
le mot latin martyr vient du grec 
martys, ce qui signifie témoin.

[11] Benoît XVI, Angélus, 28 octobre
2007. Saint Josémaria décrit ce



martyre non sanglant dans Chemin,
n°848.

[12] « Bienheureuse la Vierge Marie,
qui mérita sans mourir la palme du
martyre au pied de la croix du
Seigneur. » C'est l 'oraison de
Communion de la fête de la Vierge
des Douleurs dans l'ancien Missel de
Saint Píe V, qui, avec une légère
retouche, est devenue, dans la Forme
ordinaire du rite latin, l'antienne de
l'alléluia de la leçon évangélique nº
11 du Commun de la Sainte Vierge : «
Beata est Maria Virgo, quae sine
morte meruit martyrii palmam sub
cruce Domini » (cf. Pedro Rodriguez,
n. 622 de Chemin, édition critico-
historique, Rialp, Madrid 2004).

[13] Saint Josémaria, Chemin, n°508

[14] Cf. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
spéciale, EDUSC, Rome 2008, p. 2

[15] Ps 27, 3



[16] 2 Tm 2,10

[17] Cfr. Lc 6, 47-49

[18] Cfr. 1 Sam 2,2; 2 Sam 22, 47; Dt
32,4; Hab 1,12; Is 26,4; Ps 19,15; Ps
28,1; Ps

31,3-4; Ps 62,3.7-8; Ps 89,2; Ps 94,22; 
Ps 144,1; etc.

[19] 2S 22, 2-3; cfr. Ps 18, 3.

[20] 1Co 10,4

[21] 1Co 1,24

[22] 1P 5,9

[23] Cf Mt 16, 18

[24] Cité par G. Valente, Ratzinger
Professore. Gli anni dello studio
edell'insegnamento nel ricordo dei
colleghi e degli allievi (1946-1977),
San Paolo, Cinisello Balsamo (Milan)
2008, p. 11.



[25] St. Augustin, De patientia, 1 (PL
40 611). La patience est l'un des fruits
du Saint-Esprit répertorié par saint
Paul dans Ga 5.22. Cf. Catéchisme de
l'Église Catholique, nn. 736 et 1832.

[26] Certains textes du Nouveau
Testament font allusion à la patience
de Dieu : cf. 1P 3,20 ; 2P 3, 9,15 ; Rm 2,
4 ; Rm 3, 26 ; Rm 9, 22 ; Rm 15,5 ; 1Tm
1, 16.

[27] Benoît XVI, Homélie pour
l'introduction solennelle du ministère
pétrinien, Rome, 24 Avril 2005.

[28] Cf 1Co 9, 22

[29] Lc 21, 19 (traduit par AELF : C’est
par votre persévérance que vous
garderez votre vie).

[30] Cf. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
spéciale, EDUSC, Rome 2008, p. 298.

[31] Cf Phil 2, 8



[32] Mt 10, 22

[33] Saint Josémaria, Chemin, 983

[34] « J’aime les dernières [pierres],
qui sont la fin d'un long et patient
effort » (Saint Josémaria, Interview
pour" El Cruzado Aragonés ", 3 Mai
1969, n. 16).

[35]Saint Jean-Paul II, Homélie dans
la cathédrale métropolitaine,
Mexique, 26 janvier1979.

[36] Mt 25, 23

[37] R. Cessario, Les vertus, Edicep,
Valence 1998, p. 20

[38] Cf. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
spéciale, EDUSC, Rome 2008, pp. 294
et 296. La Magnanimité ou
longanimité est également
traditionnellement considérée
comme l'un des fruits de l'Esprit



Saint : cf. Catéchisme de l'Église
catholique, n. 1832

[39] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
80. Le fondateur de l'Opus Dei
considérait comme une
manifestation de magnanimité le
soin des petites choses : « Les
grandes âmes font grand cas des
petites choses. » (Saint Josémaria, 
Chemin, n. 818).

[40] Cf Mc 9, 23

[41] Cf. Saint Josémaria, Vía Crucis,
station XIII, point 3.

[42] Cf. Saint Josémaria, Chemin, nn.
393-398

[43] Eph 4, 15

[44] Lc 1, 46-49

[45] Benoît XVI, Homélie en la
solennité de l'Assomption,
Castelgandolfo, 15 Août 2005



Santi S.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/force/
(09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/force/
https://opusdei.org/fr-lu/article/force/

	Force

