
opusdei.org

Fioretti octobre 2020

Un extrait de l'encyclique
Fratelli tutti et quelques appels
du Pape François à la
responsabilité et à la sincérité

06/11/2020

Dans la communication
numérique chaque personne
devient l’objet de regards qui
fouinent, déshabillent et
divulguent de manière anonyme

Encyclique Fratelli tutti, n° 42, 43 :

« Paradoxalement, alors que
s’accroissent des attitudes de repli



sur soi et d’intolérance qui nous
amènent à nous fermer aux autres,
les distances se raccourcissent ou
disparaissent au point que le droit à
la vie privée n’existe plus. Tout
devient une sorte de spectacle qui
peut être espionné, surveillé et la vie
est soumise à un contrôle constant.
Dans la communication numérique,
on veut tout montrer et chaque
personne devient l’objet de regards
qui fouinent, déshabillent et
divulguent, souvent de manière
anonyme. Le respect de l’autre a volé
en éclats, et ainsi, en même temps
que je le déplace, l’ignore et le tiens à
distance, je peux sans aucune pudeur
envahir sa vie de bout en bout.

D’autre part, les manifestations de
haine et de destruction dans le
monde virtuel ne constituent pas –
comme certains prétendent le faire
croire – une forme louable
d’entraide, mais de vraies
associations contre un ennemi. Par



ailleurs, ”les médias numériques
peuvent exposer au risque de
dépendance, d’isolement et de perte
progressive de contact avec la réalité
concrète, entravant ainsi le
développement d’authentiques
relations interpersonnelles’’ (Exhort.
ap. post-syn. Christus vivit , 25 mars
2019, n. 88). Des gestes physiques,
des expressions du visage, des
silences, le langage corporel, voire du
parfum, le tremblement des mains, le
rougissement, la transpiration sont
nécessaires, car tout cela parle et fait
partie de la communication
humaine. Les relations virtuelles, qui
dispensent de l’effort de cultiver une
amitié, une réciprocité stable ou
même un consensus se renforçant à
la faveur du temps, ne sont sociales
qu’en apparence. Elles ne
construisent pas vraiment un ”nous’,
mais d’ordinaire dissimulent et
amplifient le même individualisme
qui se manifeste dans la xénophobie
et le mépris des faibles. La connexion

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


numérique ne suffit pas pour
construire des ponts, elle ne suffit
pas pour unir l’humanité. »

Nous ne pouvons pas continuer à
presser la terre comme une orange

Message vidéo du 10 octobre 2020,
aux participants de
«Countdown» («Compte à rebours») :

« Nous avons quelques années, –les
scientifiques calculent environ moins
de trente– pour réduire
drastiquement les émissions de gaz à
effet de serre dans l’atmosphère.
Cette transition doit non seulement
être rapide et capable de répondre
aux besoins énergétiques présents et
futurs, mais doit aussi être attentive
aux impacts sur les pauvres, les
populations locales et sur ceux qui
travaillent dans les secteurs de la
production d’énergie.

Une façon d’encourager ce
changement est de conduire les



entreprises vers l’urgence de
s’engager dans le soin intégral de la
maison commune, en excluant des
investissementsqui ne répondent pas
aux paramètres de l’écologie
intégrale, et en récompensant celles
qui font un effort concret dans cette
phase de transition pour placer des
paramètres tels que la durabilité, la
justice sociale et la promotion du
bien commun au centre de leurs
activités. […] En fait, la terre doit être
travaillée et soignée, cultivée et
protégée; nous ne pouvons pas
continuer à la presser comme une
orange. Et nous pouvons dire que
cela, prendre soin de la terre, c’est un
droit de l’homme. […] L’écologie
intégrale suggère une nouvelle
conception de la relation entre nous
et la nature. Cela conduit à une
nouvelle économie, dans laquelle la
production de richesse est orientée
vers le bien-être intégral de l’être
humain et vers l’amélioration – et



non la destruction – de notre maison
commune.»

Combien de chrétiens zélés, qui
agissent face à des personnes qui
ont des responsabilités de
direction ont le courage d’Élie,
pour dire :“Cela ne va pas ! Cela
est un assassinat !”?

Audience générale du 7 octobre
2020 :

« Élie est l’homme de la vie
contemplative et, dans le même
temps, de la vie active, préoccupé par
les événements de son temps,
capable de se dresser contre le roi et
la reine, après qu’ils ont fait tué
Nabot pour s’emparer de sa vigne (cf.
1 R 21, 1-24). Combien avons-nous
besoin de croyants, de chrétiens
zélés, qui agissent face à des
personnes qui ont des
responsabilités de direction avec le
courage d’Elie, pour dire : ”Cela ne va
pas ! Cela est un assassinat !”. Nous



avons besoin de l’esprit d’Élie. Il nous
montre qu’il ne doit pas y avoir de
séparation dans la vie de celui qui
prie : on se tient devant le Seigneur
et l’on va à la rencontre de ses frères
auxquels Il nous envoie. La prière ce
n’est pas se renfermer avec le
Seigneur pour se maquiller l’âme :
non, cela n’est pas la prière, c’est une
fausse prière. La prière est une
confrontation avec Dieu et se laisser
envoyer pour servir nos frères. Le
banc d’essai de la prière est l’amour
concret pour le prochain.
Inversement, les croyants agissent
dans le monde après s’être tus et
avoir prié ; autrement, leur action est
impulsive, elle est privée de
discernement, c’est une course
effrénée sans but. Les croyants se
comportent ainsi, ils commettent de
nombreuses injustices, parce qu’ils
ne se sont pas présentés devant le
Seigneur pour prier, pour discerner
ce qu’ils doivent faire. »



Il n’est pas nécessaire de se
maquiller l’âme pour prier

Audience générale du 15 octobre
2020 :

« Les psaumes ne sont pas des textes
composés sur une table ; ce sont des
invocations, souvent dramatiques,
qui jaillissent du vif de l’existence.
Pour les prier, il suffit d’être ce que
nous sommes. Il ne faut pas oublier
que, pour bien prier, nous devons
prier tels que nous sommes, sans
maquillage. Il n’est pas nécessaire de
se maquiller l’âme pour prier.
“Seigneur, je suis comme cela”, et
nous présenter au Seigneur tels que
nous sommes, avec ce qui est beau et
aussi ce qui n’est pas beau, que
personne ne connaît mais que nous
connaissons au fond de nous-mêmes.
Dans les psaumes, nous entendons la
voix de priants en chair et en os, dont
la vie, comme celle de tout le monde,
est semée de problèmes, de fatigues,



d’incertitudes. Le psalmiste ne
conteste pas radicalement cette
souffrance : il sait qu’elle fait partie
de la vie. Mais dans les psaumes, la
souffrance se transforme en
question. De la souffrance à
l’interrogation.

Et parmi toutes ces questions, il y en
a une qui reste en suspens, comme
un cri incessant qui traverse tout le
livre de part en part. Une question
que nous répétons très souvent :
“Jusqu’à quand, Seigneur ? Jusqu’à
quand ?”. Toute douleur réclame une
libération, toute larme invoque une
consolation, toute blessure attend
une guérison, toute calomnie une
sentence d’absolution. ”Jusqu’à
quand Seigneur, devrai-je supporter
cela ? Écoute-moi, Seigneur !” :
combien de fois nous avons prié
ainsi, avec ce ”jusqu’à quand ? Cela
suffit, Seigneur !”



Posant continuellement ce genre de
questions, les psaumes nous
apprennent à ne pas nous habituer à
la souffrance et ils nous rappellent
que la vie n’est pas sauvée si elle
n’est pas guérie. L’existence de
l’homme est un souffle, son histoire
est fugace, mais le priant sait qu’il est
précieux aux yeux de Dieu, c’est
pourquoi crier a un sens. Et c’est
important. Quand nous prions, nous
le faisons parce que nous savons que
nous sommes précieux aux yeux de
Dieu. C’est la grâce de l’Esprit Saint
qui éveille au fond de nous cette
conscience : celle d’être précieux aux
yeux de Dieu. Et c’est pour cela que
nous sommes poussés à prier. »

Le pire service que l’on puisse
rendre à Dieu et également à
l’homme, est de prier avec
lassitude

Audience générale du 21 octobre
2020 :



« Quand on prie, chaque chose
acquiert de l’“épaisseur”, […] du
poids, comme si Dieu la prenait par
la main et la transformait. Le pire
service que l’on puisse rendre à Dieu
et également à l’homme, est de prier
avec lassitude, de manière
routinière. Prier comme des
perroquets. Non, on prie avec le
cœur. La prière est le centre de la
vie. S’il y a la prière, notre frère,
notre sœur, également notre ennemi,
deviennent eux aussi importants. Un
antique dicton des premiers moines
chrétiens dit ainsi: “Bienheureux le
moine qui, après Dieu, considère tous
les hommes comme Dieu” (Evagre le
Pontique, Traité sur la prière, n. 123).
Celui qui adore Dieu aime ses
enfants. Celui qui respecte Dieu,
respecte les êtres humains.

C’est pourquoi la prière n’est pas un
calmant pour atténuer l’anxiété de la
vie; de toutes façons, une prière de ce
genre n’est sûrement pas chrétienne.



La prière responsabilise plutôt
chacun de nous. Nous le voyons
clairement dans le ”Notre Père”, que
Jésus a enseigné à ses disciples. […]

La prière peut commencer dans la
pénombre d’une nef, mais ensuite
elle termine sa course dans les rues
de la ville. Et vice versa, elle peut
germer pendant les occupations
quotidiennes et arriver à son
accomplissement dans la liturgie. Les
portes des églises ne sont pas des
barrières, mais des «membranes»
perméables, disponibles à recueillir
le cri de tous.

[…] L’Ecriture Sainte est catégorique:
”Quant à nous, aimons, puisque Lui
nous a aimés le premier. Mais Lui va
toujours avant nous. Il nous attend
toujours, parce qu’Il nous aime le
premier, Il nous regarde le premier,
Il nous comprend le premier. Il nous
attend toujours. Si quelqu’un dit:
‘J’aime Dieu’ et qu’il déteste son



frère, c’est un menteur: celui qui
n’aime pas son frère, qu’il voit, ne
saurait aimer le Dieu qu’il ne voit
pas. Si tu pries de nombreux
chapelets chaque jour, mais
qu’ensuite tu fais des commérages
sur les autres et que tu as de la
rancœur en toi, tu as de la haine
contre les autres, c’est de l’artifice
pur, ce n’est pas la vérité. Oui, voilà
le commandement que nous avons
reçu de Lui: que celui qui aime Dieu
aime aussi son frère” (1 Jn 4, 19-21).

L’Ecriture admet le cas d’une
personne qui, bien que cherchant
sincèrement Dieu, ne réussit jamais à
le rencontrer; mais elle affirme
également que l’on ne peut jamais
nier les larmes des pauvres, sous
peine de ne pas rencontrer Dieu.
Dieu ne supporte pas l’ ”athéisme” de
celui qui nie l’image divine qui est
imprimée dans chaque être humain.
Cet athéisme de tous les jours : je
crois en Dieu, mais avec les autres je



garde la distance et je me permets de
haïr les autres. C’est de l’athéisme
pratique. Ne pas reconnaître la
personne humaine comme image de
Dieu est un sacrilège, c’est une
abomination, c’est la pire offense que
l’on peut faire au temple et à l’autel.
»

Europe, ne t’arrête pas à regarder
ton passé comme un album de
souvenirs

Lettre aux catholiques, 28 octobre
2020 :

« A l’Europe je voudrais donc dire:
toi, qui as été au cours des siècles un
foyer d’idéaux et qui sembles
maintenant perdre ton élan, ne
t’arrête pas à regarder ton passé
comme un album de souvenirs. Avec
le temps, même les mémoires les plus
belles s’estompent et on finit par ne
plus s’en rappeler. Tôt ou tard on
s’aperçoit que les contours de leurs
visage se fanent, on s’y retrouve



épuisé et fatigué de vivre le temps
présent et on regarde l’avenir avec
peu d’espérance. Sans un élan idéal,
on s’y redécouvre ensuite fragile et
divisé et plus enclin à donner libre
cours à la plainte et à se laisser
attirer par celui qui fait de la plainte
et de la division un style de vie
personnel, social et politique.

Europe, retrouve-toi toi-même!
Retrouve donc tes idéaux qui ont des
racines profondes. Sois toi-même!
N’aie pas peur de ton histoire
millénaire qui est une fenêtre sur
l’avenir plus que sur le passé. N’aie
pas peur de ton besoin de vérité qui
de la Grèce antique a étreint la terre,
en mettant en lumière les
interrogations les plus profondes de
tout être humain; de ton besoin de
justice qui s’est développé par le
droit romain et, avec le temps, est
devenu respect pour tout être
humain et pour ses droits; de ton
besoin d’éternité, enrichi par la



rencontre avec la tradition judéo-
chrétienne, qui se reflète dans ton
patrimoine de foi, d’art et de culture.
»

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/fioretti-

octobre-2020/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/fioretti-octobre-2020/
https://opusdei.org/fr-lu/article/fioretti-octobre-2020/
https://opusdei.org/fr-lu/article/fioretti-octobre-2020/

	Fioretti octobre 2020

