
opusdei.org

Fioretti février 2020

"Demandons au Seigneur la
grâce de comprendre quand
notre cœur commence à
s’affaiblir et à glisser, pour nous
arrêter. Sa grâce et son amour
nous arrêteront si nous le
prions."

03/03/2020

Vous n’êtes pas chrétiens; vous
êtes des théistes avec de l’eau
bénite chrétienne



Interview à la chaîne de télévision de
la Conférence épiscopale italienne, le
24 février 2020 :

« Quand je vois des chrétiens trop
propres qui ont toutes les vérités,
l’orthodoxie, la vraie doctrine, et qui
sont incapables de se salir les mains
pour aider quelqu’un à se relever
[…] ; quand je vois ces chrétiens je
dis : ‘mais vous n’êtes pas chrétiens;
vous êtes des théistes avec de l’eau
bénite chrétienne, mais vous n’êtes
pas encore arrivés au christianisme’.

En effet, si Dieu s’est sali les mains et
est descendu dans notre enfer – il est
descendu – nous devons suivre ses
traces”.

Le chrétien “à moitié”, le chrétien
superficiel, c’est un homme qui croit
en Dieu, qui a des idées claires sur la
rédemption, qui croit aussi à Satan,
qui sait que Satan existe, mais qui
s’arrête à la porte des enfers, qui fait
des calculs ».



Le Seigneur ne peut pas entrer
dans les cœurs idéologiques

À Sainte-Marthe, le 18 février 2020 :

« Un cœur sans compassion est un
cœur idolâtre, c’est un cœur
autosuffisant, qui avance en
s’appuyant sur son égoïsme, qui
devient fort seulement dans les
idéologies. […]

Lorsque le projet n’est pas de Dieu, il
n’y a pas de place pour la
compassion. En effet, le plus grand
message du salut est que Dieu a eu de
la compassion pour nous. C’est un
refrain de l’Évangile, quand Jésus
voit une personne, une situation
douloureuse : “il en eut compassion”.
Jésus est la compassion du Père ;
Jésus est la gifle à toute dureté de
cœur. […]

Quand le cœur s’endurcit… il
oublie… Il oublie la grâce du salut, il
oublie la gratuité. Le cœur dur



conduit aux disputes, il conduit aux
guerres, il conduit à l’égoïsme, il
conduit à la destruction du frère, car
il n’a pas de compassion.

Chacun d’entre nous a quelque chose
qui s’est endurci dans son cœur.
Faisons mémoire, et que le Seigneur
nous donne un cœur droit et
sincère… Le Seigneur ne peut pas
entrer dans les cœurs durs ; le
Seigneur ne peut pas entrer dans les
cœurs idéologiques. Le Seigneur
entre seulement dans les cœurs qui
sont comme le sien : les cœurs
compatissants, […] les cœurs ouverts.
»

« Celui-là est bien avec Dieu et avec
le diable »

À Sainte Marthe, le 13 février 2020 :

« Le psaume 105 nous dit que se
mêler aux gentils et agir comme eux,
c’est devenir mondains, païens. Cela
arrive dans notre vie. Aucun de nous



n’est un criminel, aucun de nous ne
fait de grands péchés… personne.
Mais où est le danger ? Se laisser
lentement glisser car c’est une chute
avec anesthésie, tu ne t’en aperçois
pas, mais lentement on glisse, on
relativise les choses et l’on perd la
fidélité à Dieu. […] Les femmes de
Salomon étaient d’autres peuples,
elles avaient d’autres dieux, et nous
oublions si souvent le Seigneur et
nous entrons en négociations avec
d’autres dieux : l’argent, la vanité,
l’orgueil. Mais cela se fait lentement
et s’il n’y a pas la grâce de Dieu, on
perd tout. Ce lent glissement dans la
vie, c’est la mondanité, c’est le péché
grave : “Tout le monde le fait, mais si,
non il n’y a pas de problème,
vraiment ce n’est pas l’idéal mais…”
Ces paroles qui nous justifient au
prix de perdre la fidélité au Dieu
unique. Ce sont des idoles modernes.
Pensons à ce péché de la mondanité.
De perdre l’Évangile authentique. La
Parole de Dieu authentique, l’amour



de ce Dieu qui a donné la vie pour
nous. L’on ne peut pas demeurer
avec Dieu et avec le diable. […]
Demandons au Seigneur la grâce de
comprendre quand notre cœur
commence à s’affaiblir et à glisser,
pour nous arrêter. Sa grâce et son
amour nous arrêteront si nous le
prions. »

Il n’existe pas de maquillage pour
couvrir notre vulnérabilité

Audience générale du 5 février 2020 :

« Toute personne, face à elle-même,
sait bien que, quel que soit le mal
qu’elle se donne, elle reste toujours
radicalement incomplète et
vulnérable. Il n’existe pas de
maquillage pour couvrir cette
vulnérabilité. Chacun de nous est
vulnérable, à l’intérieur. Il doit voir
où. Mais comme on vit mal, si l’on
refuse ses propres limites ! On vit
mal. On ne digère pas sa limite, mais
elle est là. Les personnes



orgueilleuses ne demandent pas
d’aide, ne peuvent pas demander
d’aide, il ne leur vient pas à l’esprit
de demander de l’aide parce qu’elles
doivent montrer qu’elles sont auto-
suffisantes. Et combien parmi elles
ont besoin d’aide. Mais l’orgueil
empêche de demander de l’aide.

Et comme il est difficile d’admettre
une erreur et de demander pardon !
Quand je donne un conseil aux
jeunes époux, qui me demandent
comment bien vivre leur mariage, je
leur dis : "Il y a trois mots magiques :
s’il te plaît, merci, excuse-moi” ». Ce
sont des mots qui viennent de la
pauvreté de coeur. Il ne faut pas être
envahissant, mais demander la
permission : "Que penses-tu de faire
ceci ?", ainsi il y a un dialogue en
famille, l’épouse et l’époux
dialoguent. "Tu as fait cela pour moi,
merci, j’en avais besoin”. Et puis on
fait toujours des erreurs, on glisse : 
"Excuse-moi !". Et en général, les



couples, les jeunes ménages, ceux qui
viennent ici et ils sont nombreux, me
disent : "Le troisième est le plus
difficile", s’excuser, demander
pardon. Parce que l’orgueilleux n’y
arrive pas. Il ne peut pas s’excuser : il
a toujours raison. Il n’est pas pauvre
de cœur. En revanche, le Seigneur ne
se lasse jamais de pardonner ; c’est
nous qui nous lassons de demander
pardon (cf. Angelus, 17 mars 2013).
La lassitude de demander pardon :
c’est une mauvaise maladie !

Pourquoi est-il difficile de demander
pardon ? Parce que cela humilie
notre image hypocrite. Et pourtant,
vivre en cherchant à occulter nos
propres carences est fatigant et
angoissant. Jésus-Christ nous dit :
être pauvre est une occasion de
grâce : et il nous montre l’issue de
cette lassitude. Nous avons reçu le
droit d’être pauvres de cœur, parce
que c’est là le chemin du Royaume de
Dieu. »

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130317.html


Il ne s'agit pas de poursuivre la
logique du storytelling

Message sur twitter à l’occasion de la
Journée des communications
sociales, le 24 janvier 2020 :

« En lisant l'Écriture, les histoires des
saints, ainsi que ces textes qui ont su
lire l'âme humaine et mettre en
lumière sa beauté, l'Esprit Saint est
libre d'écrire dans nos cœurs, en
renouvelant en nous la mémoire de
ce que nous sommes aux yeux de
Dieu. Quand nous faisons mémoire
de l'amour qui nous a créés et
sauvés, quand nous mettons de
l'amour dans nos récits quotidiens,
quand nous tissons de miséricorde la
trame de nos jours, alors nous
tournons la page. Nous ne restons
plus attachés aux regrets et aux
tristesses, reliés à une mémoire
malade qui emprisonne nos cœurs
mais, en nous ouvrant aux autres,
nous nous ouvrons à la vision même



du Narrateur. Raconter à Dieu notre
histoire n'est jamais inutile : même si
la chronique des événements reste
inchangée, le sens et la perspective
changent. Se raconter au Seigneur,
c'est entrer dans son regard d'amour
compatissant envers nous et envers
les autres. Nous pouvons lui raconter
les histoires que nous vivons, porter
les personnes, confier les situations.
Nous pouvons avec lui reprendre le
tissu de la vie, en recousant les
ruptures et les déchirures. Combien
en avons-nous besoin, tous !

Avec le regard du Narrateur –le seul
qui a l’ultime point de vue–, nous
nous approchons ensuite des
protagonistes, nos frères et sœurs,
acteurs à côté de nous de l'histoire
d'aujourd'hui. Oui, parce que
personne n'est un figurant sur la
scène mondiale et l'histoire de
chacun est ouverte à un possible
changement. Même lorsque nous
racontons le mal, nous pouvons



apprendre à laisser de l'espace à la
rédemption, nous pouvons aussi
reconnaître, au milieu du mal, le
dynamisme du bien et lui faire de la
place.

Il ne s'agit donc pas de poursuivre la
logique du storytelling, ni de faire ou
de se faire de la publicité, mais de se
souvenir de ce que nous sommes aux
yeux de Dieu, de témoigner de ce que
l'Esprit écrit dans les cœurs, de
révéler à chacun que son histoire
contient d’étonnantes merveilles.
Pour ce faire, confions-nous à une
femme qui a tissé l'humanité de Dieu
dans son sein et, comme le dit
l'Évangile, elle a tissé avec tout ce qui
lui arrivait. La Vierge Marie a, en
effet, tout conservé, méditant dans
son cœur (cf. Lc 2,19). Demandons-
lui de l'aide, elle qui a pu défaire les
nœuds de la vie avec la douce force
de l'amour. »



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/fioretti-

fevrier-2020/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/fioretti-fevrier-2020/
https://opusdei.org/fr-lu/article/fioretti-fevrier-2020/
https://opusdei.org/fr-lu/article/fioretti-fevrier-2020/

	Fioretti février 2020

