
opusdei.org

Faire confiance à
Dieu

Effort personnel et confiance en
Dieu, volonté divine et volonté
humaine, grâce et lutte : un
entrelacement qui tisse la
sainteté, qui nous mène à Dieu.

08/07/2014

Saint Luc raconte que le Seigneur
prêchait un jour près de la mer de
Galilée, et une telle foule s’était
rassemblée pour l’écouter qu’il dut
demander de l’aide. Des pêcheurs
lavaient leurs filets sur le rivage. Ils
avaient terminé la partie



fondamentale de leur travail et
s’occupaient à des tâches accessoires,
en ayant certainement l’idée de
rentrer chez eux au plus tôt pour se
reposer. Jésus-Christ monta dans une
des barques, celle de Simon, et de là
continua de parler à la foule.

L’évangéliste ne nous raconte pas le
contenu de l’enseignement du
Seigneur. Ici, comme en d’autres
occasions, il veut attirer notre
attention sur d’autres faits, car ils
renferment des leçons très
importantes pour la vie chrétienne.

Lutte et confiance

Pierre et ses compagnons pensaient
peut-être que lorsqu’il aurait fini de
parler, Jésus regagnerait le rivage et
poursuivrait son chemin. Mais tel ne
fut pas le cas : il s’adressa à eux et
leur demanda de reprendre leur
tâche, celle qu’ils étaient sur le point
de terminer. Ils en furent surpris,
mais Pierre eut la grandeur d’âme de



surmonter sa fatigue et de répondre :
Maître, nous avons peiné tout une
nuit sans rien prendre, mais sur ta
parole je vais lâcher les filets [1].

Ils avaient travaillé toute la nuit. Et
en vain. Ils savaient pêcher, car
c’était leur métier, ils avaient de
l’expérience. Mais tout cela n’avait
pas suffi : ils étaient rentrés fatigués
et les mains vides. Il n’est pas
aventureux de penser qu’ils étaient
découragés. Peut-être l’un d’entre
eux avait pensé qu’il n’était pas
possible de gagner sa vie avec un tel
métier et avait éprouvé le désir, plus
ou moins contenu, de tout laisser
tomber, car il se sentait bon à rien.

Nous savons que cette histoire se
termine par une pêche abondante. Si
nous nous interrogeons sur la
différence qui existe entre cette
efficacité et l’échec nocturne, la
réponse est immédiate : cela est dû à
la présence de Jésus-Christ. Toutes les



autres circonstances de cette
deuxième tentative semblent moins
favorables que celles qui ont entouré
la première : ils n’ont pas terminé de
laver les filets, l’heure est peu
appropriée, la condition physique et
psychique des pêcheurs est altérée…
Le Seigneur se sert de tout cela pour
leur donner, et pour nous donner, un
enseignement d’ordre spirituel très
important : sans le Christ, nous ne
faisons rien. Sans le Christ, le résultat
de notre lutte sera la fatigue, la
tension, le découragement, l’envie de
tout laisser tomber ; sans le Christ,
nous chercherons à nous tromper en
mettant sur le compte des
circonstances la raison de notre
manque d’efficacité ; sans le Christ, le
sentiment d’inutilité nous envahira.
En revanche, avec lui la pêche est
abondante.

La sainteté ne consiste pas à
accomplir un ensemble de normes.
C’est la vie du Christ en nous. C’est



pourquoi, plus qu’à faire, elle
consiste à laisser faire, à se laisser
conduire, mais en répondant. La
conduite vraiment chrétienne se tisse
avec les fils d’une trame divine et
humaine : la volonté de l’homme qui
s’unit à la volonté de Dieu[2]. Quand
nous luttons pour être saints, le fil de
notre volonté rencontre le fil de la
Volonté de Dieu et s’unit à lui pour
former un tissu unique, une seule
pièce qui est notre vie. Cette trame
doit devenir de plus en plus dense,
jusqu’au moment où notre volonté
en arrivera à s’identifier à celle de
Dieu, de telle sorte que nous ne
soyons pas capables de distinguer
l’une d’avec l’autre, car elles veulent
la même chose.

Presqu’au terme de sa vie terrestre,
Jésus confie à saint Pierre : En vérité,
en vérité, je te le dis, quand tu étais
jeune, tu mettais toi-même ta
ceinture, et tu allais où tu voulais ;
quand tu sera devenu vieux, tu



étendras les mains, un autre te
nouera ta ceinture, et te mènera où
tu ne voudrais pas[3]. Jadis tu
t’appuyais sur toi-même, sur ta
volonté, sur ta force ; jadis tu pensais
que ta parole était plus sûre que la
mienne [4]… et tu en vois les
résultats. À partir de maintenant, tu
t’appuieras sur Moi et tu voudras ce
que Je veux… et tout ira beaucoup
mieux.

La vie intérieure est l’affaire de la
grâce, mais requiert notre
coopération. L’Esprit Saint souffle et
pousse notre barque. Pour répondre,
nous disposons pour ainsi dire de
deux rames : d’une part, notre effort
personnel et, de l’autre, la confiance
en Dieu, la certitude qu’il ne nous
laisse pas seuls. Les deux rames sont
nécessaires et nous devons
développer nos deux bras si nous
voulons que notre vie intérieure
progresse. Si l’un d’entre eux est
défaillant, la barque tourne sur elle-



même et il est très difficile de la
gouverner ; l’âme avance alors
comme à cloche-pied : elle ne
progresse pas, elle s’épuise, elle finit
par se sentir mal et tombe
facilement.

Si la décision efficace de lutter fait
défaut, la piété est sentimentale, les
vertus se raréfient : l’âme donne
l’impression de se remplir de bons
désirs, mais ils sont inefficaces au
moment de fournir l’effort. Ou bien,
si nous nous confions à une volonté
forte, à la décision de lutter sans
compter sur le Seigneur, alors le
résultat n’est qu’aridité, tension,
fatigue, dégoût d’une lutte qui
n’apporte pas de poissons dans les
filets de la vie intérieure et de
l’apostolat : l’âme se trouve dans une
nuit infructueuse, comme Pierre et
ses compagnons.

Si nous nous rendons compte que
nous nous trouvons dans cette



situation, s’il nous arrive de nous
décourager parce que nous nous
appuyons trop sur notre
connaissance ou notre expérience,
sur notre volonté bien arrêtée et
forte… et peu sur Jésus-Christ,
demandons au Seigneur de monter
dans notre barque. Sa présence est
très importante pour nous, beaucoup
plus que les résultats de nos efforts.
Il faut remarquer que le Seigneur ne
promet pas une pêche abondante et
que Simon ne l’attend pas. Mais il
comprend que, de toute façon, il vaut
la peine de travailler pour le
Seigneur : In verbo autem tuo laxabo
retia[5].

Abandon

Revenons maintenant un peu en
arrière et arrêtons-nous à la
demande de Jésus : Avance en eau
profonde, et lâchez vos filets pour la
pêche[6].



Duc in altum. Mène ta barque vers le
large. Pour avancer dans la vie
intérieure, il faut renoncer à avoir
les pieds sur la terre ferme, à
dominer la situation. Il faut avancer
jusqu’à des endroits où l’on trouvera
certainement des vagues, où la
barque bouge et où on constate
qu’on ne contrôle pas tout, où l’on
pourrait se noyer si l’on tombait à
l’eau. Ne serions-nous pas plus sûrs
sur le rivage, ou là où l’eau ne monte
pas plus haut que les mollets, ou la
ceinture, ou au maximum les
épaules ? Nous nous sentirions sans
doute davantage en sécurité. Mais du
rivage l’on ne pêche rien qui en
vaille la peine. Si nous voulons jeter
les filets pour pêcher, nous devons
conduire la barque en eau profonde,
nous devons ne pas avoir peur de ne
plus voir la côte.

Combien de fois Jésus ne doit-il pas
reprocher à ses disciples d’avoir
peur ! Pourquoi avez-vous peur, gens



de peu de foi ?[7] Ne mériterions-
nous pas aussi ce reproche ?
Pourquoi n’as-tu pas confiance en
moi ? Pourquoi veux-tu tout dominer
et tout contrôler ? Pourquoi t’en
coûte-t-il tant de marcher alors que
le soleil ne brille pas encore de tous
ses feux ?

L’âme tend instinctivement à
chercher des références, des signes
qui lui confirment qu’elle va bien. Le
Seigneur nous les accorde souvent,
mais nous ne grandirons pas dans la
vie intérieure si nous sommes
obsédés par le besoin de vérifier nos
progrès. Nous avons peut-être fait
l’expérience que lorsque nous
sommes inquiets, lorsque le
jugement sur notre droiture n’est pas
clair et que nous nous laissons
entraîner par le désir de chercher
une réponse à tout prix, nous
finissons par attribuer à une
circonstance infime une valeur
qu’elle n’a pas objectivement : un



regard souriant ou sérieux, des
éloges ou une réprimande, une
circonstance favorable ou un revers
suffisent à donner un ton brillant ou
sombre à des faits avec lesquels cela
n’a aucun rapport.

La croissance de la vie intérieure ne
dépend pas du fait que nous sommes
sûrs de ce qui est la Volonté de Dieu.
Le désir démesuré d’assurance est le
point de rencontre du volontarisme
et du sentimentalisme. Le Seigneur
permet parfois un manque
d’assurance qui, bien orienté, nous
aide à grandir en droiture
d’intention.

Nous ne cherchons pas avec notre
lutte à provoquer des sentiments
agréables. Ils seront très souvent
présents, mais pas toujours. Un peu
d’examen pourra nous faire
découvrir que nous les cherchons
plus souvent que nous ne le pensons,
peut-être pas en eux-mêmes, du



moins comme signe que notre lutte
est efficace. Nous nous en rendons
compte, par exemple, quand nous
sentons le découragement en
présence de la tentation à laquelle
nous ne cédons pas, mais qui
persiste ; lorsque nous nous lassons
que quelque chose nous coûte alors
que, de notre point de vue, cela ne
devrait pas nous coûter ; quand nous
sommes gênés que le don de soi ne
nous attire pas de la façon
sensiblement entraînante que nous
aimerions… Nous devons lutter là où
nous pouvons lutter, sans aller nous
heurter à ce qu’il n’est pas en notre
pouvoir de dominer : les sentiments
ne sont pas entièrement soumis à
notre volonté et nous ne pouvons pas
prétendre qu’ils le soient.Ce qui
compte, c’est de nous abandonner
entre ses mains, et c’est dans cette
confiance en Dieu que nous trouvons
la paix.



Nous devons apprendre à nous
abandonner en Dieu, en laissant
entre ses mains le résultat de notre
lutte, car seuls l’abandon, la
confiance en Dieu permettent de
surmonter ces inquiétudes. Si nous
voulons être des pêcheurs de haute
mer, nous devons conduire la barque
in altum, là où nous n’avons pas
pied ; nous devons surmonter le
désir de chercher des points de
référence, de vérifier que nous
avançons. Mais pour y parvenir, il
est décisif de nous appuyer sur la
contrition.

Recommencer

Simon et ses compagnons suivirent le
conseil du Seigneur et ils prirent une
grande quantité de poissons et leurs
filets se rompaient [8]. Ceux qui leur
vinrent en aide profitèrent aussi de
leur audace, et les deux barques se
remplirent au point qu’elles
enfonçaient. Une abondance si



extraordinaire amena Pierre à
prendre conscience de la proximité
de Dieu et à se sentir indigne d’une
telle familiarité : Éloigne-toi de moi,
Seigneur, car je suis un pécheur[9].
Cependant, quelques minutes plus
tard, laissant tout, ils le suivirent[10].
Et ils furent fidèles jusqu’à la mort.

Pierre découvrit le Seigneur dans
cette pêche extraordinaire. Aurait-il
réagi de la même manière si son
travail avait bien marché la nuit
précédente ? Peut-être que non. Peut-
être aurait-il reconnu dans le résultat
généreux une aide de Jésus-Christ,
mais sans se rendre compte à quel
point Dieu était proche de lui et qu’il
lui devait tout. Pour que le miracle
puisse toucher l’âme de Pierre, il
convenait que les choses se soient
très mal passées la nuit antérieure,
malgré son effort sincère.

Le Seigneur se sert de nos défauts
pour nous attirer à lui, pourvu que



nous nous efforcions sincèrement de
les surmonter. C’est pourquoi, en
luttant, nous devons nous aimer tels
que nous sommes, avec nos défauts.
En devenant homme, le Verbe a
assumé des limites : celles qui sont
inhérentes à la condition humaine,
face auxquelles nous nous rebellons
parfois. Sur le chemin de
l’identification au Christ, il est
essentiel d’assumer nos limites.

C’est bien souvent la conscience
sereine de notre manque de dignité
qui nous fait découvrir que le Christ
est à côté de nous, parce que nous
voyons clairement que les poissons
qui se trouvent dans nos filets ne
sont pas dus à notre habileté, mais
viennent de Dieu. Cette expérience
nous remplit de joie et nous nous
convainquons une fois de plus que
c’est la contrition qui nous fait
avancer dans la vie intérieure. Alors,
comme Pierre, nous nous jetons aux
pieds de Jésus-Christ et, comme



Pierre aussi, nous finirons pas tout
laisser — y compris cette pêche
extraordinaire ! — pour le suivre,
parce que lui seul compte à nos yeux.

La promptitude pour la contrition
marque le sentier de la joie [11].
Voilà justement ce que doit être ta vie
intérieure : commencer… et
recommencer[12]. Quelle joie
profonde envahit l’âme quand elle
découvre de façon pratique ce que
ces mots veulent dire ! Ne pas se
lasser de recommencer : voilà le
secret de l’efficacité et de la paix. Car
celui qui adopte cette attitude laisse
l’Esprit Saint travailler dans son âme,
collabore avec lui sans prétendre se
substituer à lui, lutte de toutes ses
énergies et avec une pleine confiance
en Dieu. n

[1]. Lc 5, 5.



[2]. Saint Josémaria, Lettre 14 février
1974, n° 3.

[3]. Jn 21, 18.

[4]. Cf. Mt 26, 34-35.

[5]. Lc 5, 5.

[6]. Lc 5, 4.

[7]. Mt 8, 26 ; cf. Mt 14, 31.

[8]. Lc 5, 6.

[9]. Lc 5, 8.

[10]. Lc 5, 11.

[11]. Cf. Saint Josémaria, Lettre 14
février 1974, n° 8.

[12]. Chemin, n° 292.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-lu/article/faire-confiance-a-dieu/


opusdei.org/fr-lu/article/faire-confiance-
a-dieu/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/faire-confiance-a-dieu/
https://opusdei.org/fr-lu/article/faire-confiance-a-dieu/

	Faire confiance à Dieu

