
opusdei.org

Exhortation
apostolique,
Redemptoris Custos

Redemptoris Custos (Le Gardien
du Rédempteur) de Saint Jean-
Paul II, publiée en 1989 et
dédiée à Saint Joseph, met en
lumière son importance auprès
de Jésus et de la Vierge Marie.
Elle souligne sa mission de père
nourricier, protecteur et
modèle de foi et de travail
humble, invitant les fidèles à
imiter sa fidélité, son
obéissance et sa proximité avec
Dieu.



31/01/2025

Télécharger l'eBook au format :

Google Play livre : "Redemptoris
Custos", pape Jean Paul II

.EPUB : "Redemptoris Custos", pape
Jean Paul II

.PDF : "Redemptoris Custos", pape
Jean Paul II

Source : vatican.va

EXHORTATION APOSTOLIQUE

REDEMPTORIS CUSTOS

DE SA SAINTETÉ

JEAN-PAUL II

https://play.google.com/store/books/details?id=HPBCEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=HPBCEQAAQBAJ
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/REDEMPTORIS%20CUSTOS%20-%20Pape%20Jean%20Paul%20II20250131181332711667.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/REDEMPTORIS%20CUSTOS%20-%20Pape%20Jean%20Paul%20II20250131181332711667.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/REDEMPTORIS%20CUSTOS20250131181425655164.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/REDEMPTORIS%20CUSTOS20250131181425655164.pdf
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html


SUR LA FIGURE ET LA MISSION

DE SAINT JOSEPH

DANS LA VIE DU CHRIST

ET DE L'ÉGLISE

Aux évêques

Aux prêtres et aux diacres

Aux religieux et religieuses

A tous les fidèles laïcs

INTRODUCTION

1. Appelé à veiller sur le
Rédempteur, «Joseph fit ce que l'Ange
du Seigneur lui avait prescrit: il prit
chez lui son épouse » (Mt 1, 24).

Dès les premiers siècles, les Pères de
l'Eglise, s'inspirant de l'Evangile, ont
bien montré que; de même que saint
Joseph a pris un soin affectueux de
Marie et s'est consacré avec joie à



l'éducation de Jésus Christ[1], de
même il est le gardien et le
protecteur de son Corps mystique,
l'Eglise, dont la Vierge sainte est la
figure et le modèle.

En ce centenaire de la publication de
l'encyclique Quamquam pluries du
pape Léon XIII[2] et dans la ligne de la
vénération multi-séculaire pour saint
Joseph, je désire proposer à votre
méditation, chers Frères et Soeurs,
quelques réflexions sur celui à qui
Dieu « confia la garde de ses trésors
les plus précieux »[3]. C'est avec joie
que j'accomplis ce devoir pastoral
afin que grandissent en tous la
dévotion envers le Patron de l'Eglise
universelle et l'amour pour le
Rédempteur qu'il a servi de façon
exemplaire.

Ainsi, non seulement le peuple
chrétien tout entier recourra avec
plus de ferveur à saint Joseph et
invoquera avec confiance son



patronage, mais il aura toujours sous
les yeux sa manière humble et sage
de servir et de « participer » à
l'économie du salut.[4]

J'estime en effet qu'une réflexion
renouvelée sur la participation de
l'Epoux de Marie au mystère divin
permettra à l'Eglise, en marche vers
l'avenir avec toute l'humanité, de
retrouver sans cesse son identité
dans le cadre du dessein rédempteur,
qui a son fondement dans le mystère
de l'Incarnation.

Joseph de Nazareth a précisément «
participé » à ce mystère plus
qu'aucune autre personne en dehors
de Marie, la Mère du Verbe incarné.
Il y a participé avec elle, entraîne
dans la réalité du même événement
salvifique, et il a été le dépositaire du
même amour, par la puissance
duquel le Père éternel « nous a
prédestinés à être pour lui des fils
adoptifs par Jésus Christ » (Ep 1, 5).



I LE CONTEXTE
ÉVANGÉLIQUE

Le mariage avec Marie

2. « Joseph, fils de David, ne crains
pas de prendre chez toi Marie, ton
épouse: ce qui a été engendré en elle
vient de l'Esprit Saint et elle
enfantera un fils auquel tu donneras
le nom de Jésus, car c'est lui qui
sauvera son peuple de ses péchés
» (Mt 1, 20-21).

Ces paroles contiennent le noyau
central de la vérité biblique sur saint
Joseph, sur le moment de son
existence auquel se référent en
particulier les Pères de l'Eglise.

L'évangéliste Matthieu explique la
signification de ce moment, en
précisant comment Joseph l'a vécu.
Mais pour comprendre pleinement
son contenu et son contexte, il est
important d'avoir présent à l'esprit le



passage parallèle de l'Evangile de
Luc. En effet, en référence au verset
qui dit « Voici quelle fut l'origine de
Jésus Christ. Marie, sa mère, était
accordée en mariage à Joseph; or,
avant qu'ils aient habité ensemble, 
elle se trouva enceinte par le fait de
l'Esprit Saint » (Mt 1, 18), l'origine de
la maternité de Marie « par le fait de
l'Esprit Saint » est décrite de façon
plus détaillée et plus explicite dans ce
que nous lisons en Luc à propos de
l'annonce de la naissance de Jésus: «
L'ange Gabriel fut envoyé par Dieu
dans une ville de Galilée du nom de
Nazareth, à une jeune fille accordée
en mariage à un homme nommé
Joseph, de la famille de David; cette
jeune fille s'appelait Marie» (Lc 1,
26-27). Les paroles de l'ange: «
Réjouis-toi, comblée de grâce, le
Seigneur est avec toi » (Lc 1, 28)
provoquèrent un trouble intérieur en
Marie et l'amenèrent aussi à
réfléchir. Le messager tranquillise
alors la Vierge et en même temps lui



révèle le dessein spécial de Dieu sur
elle: « Sois sans crainte, Marie, car tu
as trouvé grâce auprès de Dieu. Voici
que tu vas être enceinte, tu enfanteras
un fils et tu lui donneras le nom de
Jésus. Il sera grand et sera appelé Fils
du Très-Haut. Le Seigneur Dieu lui
donnera le trône de David, son père
» (Lc 1, 30-32).

Peu auparavant, l'évangéliste avait
affirmé qu'au moment de
l'Annonciation, Marie était «
accordée en mariage à un homme
nommé Joseph, de la famille de
David ». La nature de ce « mariage »
est expliquée indirectement lorsque
Marie, après avoir entendu ce que le
messager avait dit de la naissance
d'un fils, demande: « Comment cela
se fera-t-il puisque je suis vierge » (Lc
1, 34). Alors lui parvient cette
réponse: « L'Esprit Saint viendra sur
toi et la puissance du Très-Haut te
couvrira de son ombre; c'est
pourquoi celui qui va naître sera



saint et sera appelé Fils de Dieu » (Lc
1, 35). Marie, tout en étant déjà «
mariée » avec Joseph, restera vierge,
car l'enfant conçu en elle dés
l'Annonciation était conçu par le fait
de l'Esprit Saint.

Sur ce point, le texte de Luc coïncide
avec celui de Matthieu 1, 18 et sert à
expliquer ce que nous y lisons. Si,
après le mariage avec Joseph, Marie
« se trouva enceinte par le fait de
l'Esprit Saint », ce fait correspond à
tout ce que comporte l'Annonciation,
en particulier aux. dernières paroles
prononcées par Marie: « Que tout se
passe pour moi comme tu l'as dit (Lc
1, 38). Répondant au clair dessein de
Dieu, Marie, au fur et à mesure que
s'écoulent les jours et les semaines,
se présente devant les gens et devant
Joseph comme « enceinte », comme
celle qui doit enfanter et qui porte en
elle le mystère de la maternité.



3. En de telles circonstances, «
Joseph, son époux, qui était un
homme juste et ne voulait pas la
dénoncer publiquement, résolut de la
répudier secrètement » (Mt 1, 19). Il
ne savait pas quelle attitude adopter
devant cette « étonnante » maternité
de Marie. Il cherchait évidemment
une réponse à la question qui
l'inquiétait, mais surtout il cherchait
une issue à cette situation difficile
pour lui. Alors qu'il « avait formé ce
projet, voici que l'Ange du Seigneur
lui apparut en songe et lui dit:
«Joseph, fils de David, ne crains pas
de prendre chez toi Marie, ton épouse:
ce qui a été engendré en elle vient de
l'Esprit Saint et elle enfantera un fils
auquel tu donneras le nom de Jésus,
car c'est lui qui sauvera son peuple
de ses péchés» » (Mt 1, 20-21).

Il y a une analogie étroite entre «
l'annonciation » du texte de Matthieu
et celle du texte de Luc. Le messager
divin introduit Joseph dans le mystère



de la maternité de Marie. Celle qui est
son « épouse » selon la loi, tout en
restant vierge, est devenue mère par
le fait de l'Esprit Saint. Et quand le
Fils que Marie porte en son sein
viendra au monde, il devra recevoir
le nom de Jésus. C'était là un nom
connu parmi les Israélites, et on le
donnait parfois aux enfants. Mais ici
il s'agit du Fils qui - selon la
promesse divine - accomplira
pleinement la signification de ce nom:
Jésus, Yehošua', qui veut dire Dieu
sauve.

Le messager s'adresse à Joseph en
tant qu' « époux de Marie », celui qui,
le moment venu, devra donner ce
nom au Fils qui naîtra de la Vierge de
Nazareth qui l'a épousé. Il s'adresse
donc à Joseph en lui confiant les
devoirs d'un Père terrestre à l'égard
du Fils de Marie. « A son réveil,
Joseph fit ce que l'Ange du Seigneur
lui avait prescrit: il prit chez lui son
épouse » (Mt 1, 24). Il la prit avec tout



le mystère de sa maternité, il la prit
avec le Fils qui devait venir au
monde par le fait de l'Esprit Saint: il
manifesta ainsi une disponibilité de
volonté semblable à celle de Marie à
l'égard de ce que Dieu lui demandait
par son messager.

II LE DÉPOSITAIRE DU
MYSTÈRE DE DIEU

4. Lorsque Marie, peu après
l'Annonciation, se rendit dans la
maison de Zacharie pour rendre
visite à sa parente Elisabeth, elle
entendit, au moment où elle la
saluait, les paroles prononcées par
Elisabeth « remplie de l'Esprit Saint
» (Lc 1, 41). Après la parole qui
rejoignait la salutation de l'Ange de
l'Annonciation, Elisabeth dit: «
Bienheureuse celle qui a cru en
l'accomplissement de ce qui lui a été
dit de la part du Seigneur » (Lc 1, 45).
Ces paroles ont été le fil conducteur
de l'encyclique Redemptoris Mater

http://www.vatican.va/edocs/FRA0082/_INDEX.HTM


par laquelle j'ai voulu approfondir
l'enseignement du Concile Vatican II
qui déclare: « La bienheureuse
Vierge avança dans son pèlerinage
de foi, gardant fidèlement l'union
avec son Fils jusqu'à la Croix »,[5] «
précédant »[6] tous ceux qui, par la
foi, suivent le Christ.

Or, au début de ce pèlerinage, la foi
de Marie rencontre la foi de Joseph. Si
Elisabeth a dit de la Mère du
Rédempteur: « Bienheureuse celle
qui a cru », on peut en un sens
attribuer aussi cette béatitude à
Joseph, car il a répondu
affirmativement à la Parole de Dieu
quand elle lui a été transmise en ce
moment décisif. Joseph, il est vrai, n'a
pas répondu à l' « annonce » de
l'Ange comme Marie, mais il « fit ce
que l'Ange du Seigneur lui avait
prescrit: il prit chez lui šon épouse ».
Ce qu'il fit est pure « obéissance de la
foi » (cf. Rm 1, 5; 16, 26; 2 Co 10, 5-6).



On peut dire que ce que fit Joseph
l'unit d'une manière toute spéciale à
la foi de Marie: il accepta comme une
vérité venant de Dieu ce qu' elle avait
déjà accepté lors de l'Annonciation.
Le Concile dit: « A Dieu qui révèle est
due «l'obéissance de la foi» par
laquelle l'homme s'en remet tout
entier et librement à Dieu dans «un
complet hommage d'intelligence et
de volonté à Dieu qui révèle» et dans
un assentiment volontaire à la
révélation qu'il fait ».[7] Cette phrase,
qui touche à l'essence même de la foi,
s'applique parfaitement à Joseph de
Nazareth.

5. Il devint donc d'une façon
singulière le dépositaire du mystère «
tenu caché depuis les siècles en Dieu
» (cf. Ep 3, 9), de même que Marie le
devint, en ce moment décisif appelé
par l'Ap

ôtre « la plénitude du temps », lorsque
« Dieu envoya son Fils, ne d'une



femme », afin de « racheter les sujets
de la Loi », pour « leur conférer
l'adoption filiale » (cf. Ga 4, 4-5). « Il a
plu à Dieu - dit le Concile - dans sa
sagesse et sa bonté de se révéler en
personne et de faire connaître le
mystère de sa volonté (cf. Ep 1, 9)
grâce auquel les hommes, par le
Christ, le Verbe fait chair, accèdent
dans l'Esprit Saint auprès du Père et
sont rendus participants de la nature
divine (cf. Ep 2, 18; 2 P 1, 4) ».[8]

Joseph est, avec Marie, le premier
dépositaire de ce mystère divin. En
même temps que Marie - et aussi en
rapport avec Marie - il participe à la
phase culminante de cette révélation
que Dieu fait de lui-même dans le
Christ, et il y participe dès le premier
commencement. En ayant devant les
yeux le texte des deux évangélistes
Matthieu et Luc on peut dire
également que Joseph est le premier
à participer à la foi de la Mère de
Dieu, et qu'ainsi il soutient son



épouse dans la foi à l'Annonciation
divine. Il est aussi celui qui est plan
le premier par Dieu sur le chemin du
« pèlerinage de foi » sur lequel Marie
- surtout à partir du Calvaire et de la
Pentecôte - sera la première d'une
manière parfaite.[9]

6. Le chemin personnel de Joseph,
son pèlerinage de foi se conclura le
premier, c'est-à-dire avant que Marie
ne se tienne au pied de la Croix sur le
Golgotha et avant que, le Christ étant
retourné vers son Père, elle ne se
retrouve au Cénacle de la Pentecôte
le jour où fut manifestée au monde
l'Eglise, née de la puissance de
l'Esprit de vérité. Cependant, le
chemin de foi de Joseph suit la même
direction, il reste totalement
déterminé par le même mystère dont
il était, avec, Marie, devenu le
premier dépositaire. L'Incarnation et
la Rédemption constituent une unité
organique et indissoluble dans
laquelle « l'économie de la Révélation



comprend des événements et des
paroles intimement unis entre eux.
»[10] En raison de cette unité
précisément, le Pape Jean XXIII, qui
avait une grande dévotion envers
saint Joseph, décida que dans le
canon romain de la messe, mémorial
perpétuel de la Rédemption, son nom
serait ajouté à cote de celui de Marie,
avant les Apôtres, les Souverains
Pontifes et les Martyrs.[11]

Le service de la paternité

7. Comme il résulte des textes
évangéliques, le mariage de Marie
est le fondement juridique de la
paternité de Joseph. C'est pour
assurer une présence paternelle
auprès de Jésus que Dieu choisit
Joseph comme époux de Marie. Il
s'ensuit que la paternité de Joseph -
relation qui le place le plus près
possible du Christ, fin de toute
élection et de toute prédestination
(cf. Rm 8, 28-29) - passe par le



mariage avec Marie, c'est-à-dire par
la famille.

Tout en affirmant clairement que
Jésus a été conçu par le fait de
l'Esprit Saint et que dans ce mariage
la virginité a été préservée (cf. Mt 1.
18-25; Lc 1, 26-38), les évangélistes
appellent Joseph l'époux de Marie et
Marie l'épouse de Joseph (cf. Mt 1, 16.
18-20. 24; Lc 1, 27; 2, 5).

Pour l'Eglise aussi, s'il est important
de proclamer la conception virginale
de Jésus, il est non moins important
de défendre le mariage de Marie avec
Joseph car, juridiquement, c'est de lui
que dépend la paternité de Joseph.
On comprend alors pourquoi les
générations ont été énumérées selon
la généalogie de Joseph: « Pourquoi -
se demande saint Augustin -
n'auraient-elles pas dû être celles de
Joseph? Joseph n'était-il pas l'époux
de Marie? [...] L'Ecriture affirme, par
la voix autorisée de l'Ange, qu'il était



son époux. Ne crains pas, dit-il, de
prendre chez toi Marie, ton Épouse.-
ce qui a été engendré en elle vient de
l'Esprit Saint. Il reçoit l'ordre de
donner à l'enfant son nom, bien qu'il
ne soit pas né de lui. Elle enfantera un
fils, dit-il, auquel tu donneras le nom
de Jésus. L'Ecriture sait bien que
Jésus n'est pas né de Joseph, puisque,
alors qu'il était préoccupé au sujet de
l'origine de la maternité de Marie, il
lui est dit: cela vient de l'Esprit Saint.
Et pourtant, l'autorité paternelle ne
lui est pas enlevée puisqu'il lui est
ordonné de donner à l'enfant son
nom. Enfin, la Vierge Marie elle-
même, qui a bien conscience de ne
pas avoir conçu le Christ par l'union
conjugale avec lui, l'appelle
cependant père du Christ. »[12] Le fils
de Marie est aussi fils de Joseph en
vertu du lien matrimonial qui les
unit: « En raison de ce mariage fidèle,
ils méritèrent tous les deux d'être
appelés les parents du Christ, non
seulement elle, d'être appelée sa



mère, mais lui aussi, d'être appelé
son père, de même qu'époux de sa
mère, car il était l'un et l'autre par
l'esprit et non par la chair. »[13] Dans
ce mariage, il ne manqua rien de ce
qui était nécessaire pour le
constituer: « En ces père et mère du
Christ se sont réalisés tous les biens
du mariage: la progéniture, la
fidélité, le sacrement. Nous
connaissons la progéniture, qui est le
Seigneur Jésus lui-même; la fidélité,
car il n'y a aucun adultère; le 
sacrement, car il n'y a aucun divorce.
»[14]

Quand ils analysent la nature du
mariage, saint Augustin comme saint
Thomas considèrent constamment
qu'elle réside dans l' « union
indivisible des esprits », dans l' «
union des coeurs », dans le «
consentement »[15], tous éléments qui
se sont manifestés d'une manière
exemplaire dans ce mariage. Au
point culminant de l'histoire du salut,



quand Dieu révèle son amour pour
l'humanité par le don du Verbe, c'est
précisément le mariage de Marie et
de Joseph qui réalise en pleine «
liberté » le « don sponsal de soi » en
accueillant et en exprimant un tel
amour.[16] « Dans cette grande
entreprise du renouvellement de
toutes choses dans le Christ, le
mariage, lui aussi purifié et
renouvelé, devient une réalité
nouvelle, un sacrement de la
Nouvelle Alliance. Et voici qu'au seuil
du Nouveau Testament comme à
l'entrée de l'Ancien se dresse un
couple. Mais, tandis que celui d'Adam
et Eve fut la source du mal qui a
déferlé sur le monde, celui de Joseph
et de Marie est le sommet d'où la
sainteté se répand sur toute la terre.
Le Sauveur a commencé l'oeuvre du
salut par cette union virginale et
sainte où se manifeste sa toute-
puissante volonté de purifier et
sanctifier la famille, ce sanctuaire de
l'amour et ce berceau de vie. »[17]



Que d'enseignements en découlent
aujourd'hui pour la famille! Puisque,
« en définitive, l'essence de la famille
et ses devoirs sont définis par
l'amour » et que « la famille reçoit la
mission de garder, de révéler et de
communiquer l'amour, reflet vivant
et participation réelle de l'amour de
Dieu pour l'humanité et de l'amour
du Christ Seigneur pour l'Eglise son
Epouse »[18] c'est dans la sainte
Famille, cette « Eglise en miniature
»[19] par excellence, que toutes les
familles chrétiennes doivent trouver
leur reflet. En elle, en effet, « par un
mystérieux dessein de Dieu, le Fils de
Dieu a vécu caché durant de longues
années. Elle est donc le prototype et
l'exemple de toutes les familles
chrétiennes. »[20]

8. Saint Joseph a été appelé par Dieu
à servir directement la personne et la
mission de Jésus en exerçant sa
paternité c'est bien de cette manière
qu'il coopère dans la plénitude du



temps au grand mystère de la
Rédemption et qu'il est
véritablement « ministre du salut
» (21}. Sa paternité s'est exprimée
concrètement dans le fait « d'avoir
fait de sa vie un service, un sacrifice
au mystère de l'Incarnation et à la
mission rédemptrice qui lui est liée;
d'avoir usé de l'autorité légale qui lui
revenait sur la sainte Famille, pour
lui faire le don total de lui-même, de
sa vie, de son travail; d'avoir converti
sa vocation humaine à l'amour
familial en une oblation surnaturelle
de lui-même, de son coeur et de
toutes ses forces à l'amour mis au
service du Messie qui naquit dans sa
maison. »[21]

La liturgie rappelle qu' « à saint
Joseph a été confiée la garde des
mystères du salut à l'aube des temps
nouveaux »[22], et elle précise qu' « il
fut le serviteur fidèle et prudent à
qui Dieu confia la sainte Famille pour
qu'il veille comme un père sur son



Fils unique. »[23] Léon XIII souligne la
sublimité de cette mission: « Joseph
brille entre tous par la plus auguste
dignité, parce qu'il a été, de par la
volonté divine, le gardien du Fils de
Dieu, regardé par les hommes
comme son père. D'où il résultait que
le Verbe de Dieu était humblement
soumis à Joseph, qu'il lui obéissait et
qu'il lui rendait tous les devoirs que
les enfants sont obligés de rendre à
leurs parents. »[24]

Il serait inconcevable qu'à une tâche
aussi élevée ne correspondent pas les
qualités voulues pour bien
l'accomplir. Il convient donc de
reconnaître que Joseph eut à l'égard
de Jésus, « par un don spécial du ciel,
tout l'amour naturel, toute
l'affectueuse sollicitude que peut
connaître un coeur de père. »[25]

En même, temps que la puissance
paternelle sur Jésus, Dieu a aussi
accordé à Joseph l'amour



correspondant, cet amour qui a sa
source dans le Père, « de qui toute
paternité, au ciel et sur la terre, tire
son nom. » (Ep 3, 15).

Dans les Evangiles est clairement
décrite la tâche de père qui est celle
de Joseph à l'égard de Jésus. En effet,
le salut, qui passe par l'humanité de
Jésus, se réalise dans des gestes qui
font partie de la vie familiale
quotidienne, en respectant l' «
abaissement » inhérent à l'économie
de l'Incarnation. Les évangélistes
sont très attentifs à montrer que,
dans la vie de Jésus, rien n'a été
laissé au hasard et que tout s'est
déroulé selon un plan divin
préétabli. La formule souvent
répétée: « Cela advint pour que
s'accomplit... » et la référence de
l'événement décrit à un texte de
l'Ancien Testament tendent à
souligner l'unité et la continuité du
projet, qui atteint son
accomplissement dans le Christ.



Par l'Incarnation, les « promesses » et
les « figures » de l'Ancien Testament
deviennent des « réalités »: les lieux,
les personnes, les événements et les
rites s'entremêlent selon des ordres
divins précis, transmis par le
ministère des anges et reçus par des
créatures particulièrement sensibles
à la voix de Dieu. Marie est l'humble
servante du Seigneur, préparée de
toute éternité à la mission d'être
Mère de Dieu; Joseph est celui que
Dieu a choisi pour être «
l'ordonnateur de la naissance du
Seigneur »[26], celui qui a la charge de
pourvoir à l'entrée « dans l'ordre »
du Fils de Dieu dans le monde, en
respectant les dispositions divines et
les lois humaines. Toute la vie «
privée » ou « cachée » de Jésus est
confiée à sa garde.

Le recensement

9. En se rendant à Bethléem pour le
recensement, conformément aux



ordres de l'autorité légitime, Joseph
accomplit à l'égard de l'enfant la
tache importante et significative
d'inscrire officiellement le nom de «
Jésus, fils de Joseph de Nazareth » (cf.
Jn 1,45) à l'état civil de l'empire. Cette
inscription manifeste clairement
l'appartenance de Jésus au genre
humain, comme homme parmi les
hommes, citoyen de ce monde, sujet
de la loi et des institutions civiles,
mais aussi « sauveur du mode. »
Origène décrit bien la signification
théologique inhérente à ce fait
historique, qui est loin d'être
marginal: « A quoi me sert ce récit
qui raconte à la fois «le premier
recensement» de l'univers entier au
temps de l'empereur César Auguste,
le voyage de «Joseph, accompagné de
Marie son épouse enceinte», allant,
au milieu de tout le monde se faire
inscrire lui aussi sur les listes du cens
et la venue au monde de Jésus, avant
la fin du recensement? Pour qui y
regarde de plus prés, ces événements



sont le signe d'un mystère: il a fallu
que le Christ aussi fűt recensé dans
ce dénombrement de l'univers, parce
qu'il voulait être inscrit avec tous
pour sanctifier tous les hommes, et
être mentionné sur le registre avec le
monde entier pour offrir à l'univers
de vivre en communion avec lui; il
voulait, après ce recensement,
recenser tous les hommes avec lui
sur «le livre des vivants», et tous
ceux qui auront cru en lui les
«inscrire dans les cieux» avec les
saints de Celui «a qui appartiennent
la gloire et la puissance dans les
siècles des siècles. Amen.»[27] »

La naissance à Bethléem

10. Dépositaire du mystère « caché
depuis les siècles en Dieu » et qui
commence à se réaliser à ses yeux
lorsque vient « la plénitude du temps
», Joseph est avec Marie, en la nuit de
Bethléem, le témoin privilégié de la
venue au monde du Fils de Dieu.



Ainsi s'exprime saint Luc: « Or il
advint, comme ils étaient là, que les
jours furent accomplis où elle devait
enfanter. Elle enfanta son fils
premier-né, l'enveloppa de langes et
le coucha dans une crèche, parce
qu'ils manquaient de place dans la
salle» (Lc 2, 6-7). Joseph fut le témoin
oculaire de cette naissance, survenue
dans des conditions humainement
humiliantes, première annonce du «
dépouillement » (cf. Ph 2, 5-8) auquel
le Christ consent librement pour la
rémission des péchés. En même
temps, il fut le témoin de l'adoration
des bergers, arrivés sur le lieu de la
naissance de Jésus après que l'ange
leur eut porté cette grande et
heureuse nouvelle (cf. Lc 2, 15-16);
plus tard, il fut aussi le témoin de
l'hommage rendu par les Mages venus
de l'Orient (cf. Mt 2, 11).



La circoncision

11. La circoncision d'un fils était le
premier devoir religieux du père: par
ce rite (cf. Lc 2, 21), Joseph exerce
son droit et son devoir à l'égard de
Jésus. Le principe selon lequel tous
les rites de l'Ancien Testament ne
sont que l'ombre de la réalité (cf. He
9, 9-10; 10, 1) fait comprendre
pourquoi Jésus les accepte. Comme
pour les autres rites, celui de la
circoncision trouve en Jésus son «
accomplissement. » L'alliance de
Dieu avec Abraham, dont la
circoncision était le signe (cf. Gn 17,
13), atteint en Jésus son plein effet et
sa réalisation parfaite, car Jésus est le
« oui » de toutes les anciennes
promesses (cf. 2 Co 1, 20).

L'imposition du nom

12. A l'occasion de la circoncision,
Joseph donne à l'enfant le nom de
Jésus. Ce nom est le seul nom dans



lequel se trouve le salut (cf. Ac 4, 12);
et sa signification avait été révélée à
Joseph au moment de son «
annonciation »: « Tu lui donneras le
nom de Jésus, car c'est lui qui
sauvera le peuple de ses péchés » (Mt
1, 21). En lui donnant son nom,
Joseph manifeste sa paternité légale
à l'égard de Jésus et, en prononçant
ce nom, il proclame la mission de
sauveur qui est celle de l'enfant.

La présentation de Jésus au
Temple

13. Ce rite, rapporté par Luc (2, 22
ss.), comprend le rachat du premier-
né et éclaire le futur épisode de Jésus
resté au Temple à l'âge de douze ans.

Le rachat du premier-né est un autre
devoir du père, que Joseph
accomplit. Le premier-né
représentait le peuple de l'Alliance,
racheté de l'esclavage pour
appartenir à Dieu. Sur ce plan aussi,



non seulement Jésus, qui est le
véritable « prix » du rachat (cf. 1 Co
6, 20; 7, 23; 1 P 1, 19), « accomplit » le
rite de l'Ancien Testament, mais il le
dépasse en même temps; en effet, il
n'est pas un sujet de rachat mais
l'auteur même du rachat.

L'évangéliste note que « son père et
sa mère étaient dans l'étonnement de
ce qui se disait de lui » (Lc 2, 33), et
en particulier de ce que dit Symeon
dans son cantique adressé à Dieu, où
i1 présente Jésus comme le « salut
préparé par Dieu à la face de tous les
peuples », « lumière pour éclairer les
nations et gloire de son peuple Israël
», et aussi, un peu plus loin, « signe
en butte à la contradiction » (cf. Lc 2,
30-34).

La fuite en Égypte

14. Après la présentation au Temple,
l'évangéliste Luc note: « Quand ils
eurent accompli tout ce qui était



conforme à la Loi du Seigneur, ils
retournèrent en Galilée, à Nazareth,
leur ville. Cependant l'enfant
grandissait, se fortifiait et se
remplissait de sagesse. Et la grâce de
Dieu était sur lui. » (Lc 2, 39-40.)
Mais, selon le texte de Matthieu,
avant ce retour en Galilée il faut
placer un événement très important,
pour lequel la divine Providence
recourt encore à Joseph: « Après leur
départ [des Mages], voici que l'Ange
du Seigneur apparaît en songe à
Joseph et lui dit: « Lève-toi, prends
avec toi l'enfant et sa mère, et fuis en
Égypte; et restes- y jusqu'à ce que je
te dise. Car Herode va rechercher
l'enfant pour le faire périr. » (Mt 2,
13) Lorsque les Mages étaient venus
de l'Orient, Herode avait appris la
naissance du « roi des juifs » (Mt 2,
2). Et quand les Mages s'en allèrent, il
« envoya mettre à mort, dans
Bethléem et tout son territoire, tous
les enfants de moins de deux ans
» (Mt 2, 16). Ainsi, en les tuant tous, il



voulait tuer ce nouveau-né, « roi des
juifs », dont il avait entendu parler
durant la visite des Mages à sa cour.
Alors Joseph, après avoir entendu
l'avertissement en songe, « prit avec
lui l'enfant et sa mère, de nuit, et se
retira en Egypte; et il resta la jusqu'à
la mort d'Hérode, pour que
s'accomplît cet oracle prophétique du
Seigneur: « D'Égypte j'ai appelé mon
fils. » (Mt 2, 1415; cf. Os 11, 1). La
route du retour de Jésus de Bethléem
à Nazareth passa donc par l'Égypte.
De même qu'Israël avait, « de l'état
d'esclavage », pris le chemin de
l'exode pour commencer l'Ancienne
Alliance, de même Joseph,
dépositaire et coopérateur du
mystère providentiel de Dieu, veille
aussi en exil sur celui qui réalise la
Nouvelle Alliance. La présence de
jésus au Temple 15. Dés
l'Annonciation, Joseph, en un sens, se
trouva avec Marie au centre du
mystère caché depuis les siècles en
Dieu et qui avait pris chair: « Le



Verbe s est fait chair et il a habité
parmi nous » Un 1, 14). Il a habité
parmi les hommes, et le lieu de sa
présence a été la sainte Famille de
Nazareth, l'une des nombreuses
familles de cette petite ville de
Galilée, l'une des nombreuses
familles de la terre d'Israël. La, Jésus
grandissait, il « se fortifiait et se
remplissait de sagesse. Et la grâce de
Dieu était sur lui » (Lc 2, 40). Les
Évangiles résument en peu de mots
la longue période de la vie « cachée »
pendant laquelle Jésus se prépare à
sa mission messianique. Un seul
moment est soustrait à cette «
discrétion » et il est décrit par
1'Evangile de Luc: la Pâque de
Jérusalem, lorsque Jésus avait douze
ans. Jésus participa à cette fête
comme jeune pèlerin, avec Marie et
Joseph. Et voici que, « une fois les
jours de la fête écoulés, alors qu'ils
s'en retournaient, l'enfant Jésus reste
à Jérusalem à l'insu de ses parents
» (Lc 2, 43). Au bout d'un jour, ils se



rendirent compte de son absence et
commencèrent à le rechercher «
parmi leurs parents et connaissances
»: « Et il advint, au bout de trois
jours, qu'ils le trouvèrent dans le
Temple, assis au milieu des docteurs,
les écoutant et les interrogeant; et
tous ceux qui l'entendaient étaient
stupéfaits de son intelligence et de
ses réponses. » (Lc 2, 46-47.) Marie lui
demande: « Mon enfant, pourquoi
nous as-tu fait cela? Vois! Ton père et
moi, nous te cherchons, angoissés.
» (Lc 2, 48.) Jésus leur fit une telle
réponse qu' « ils ne comprirent pas
sa parole ». Il avait dit: « Pourquoi
donc me cherchiez-vous? Ne saviez-
vous pas que je dois être dans la
maison de mon Père? » (Lc 2, 4950.)
Cette réponse fut entendue de
Joseph, dont Marie venait de dire «
ton père ». Tout le monde, en effet,
disait et pensait que Jésus « était, à ce
qu'on croyait, fils de Joseph » (Lc 3,
23). La réponse de Jésus au Temple
n'en devait pas moins raviver dans la



conscience du « père présumé » ce
qu'il avait entendu une nuit, douze
ans plus tôt: « Joseph..., ne crains pas
de prendre chez toi Marie, ton
épouse: ce qui a été engendré en elle
vient de l'Esprit-Saint. » Dés lors, il
savait qu'il était le dépositaire du
mystère de Dieu, et jésus, à douze
ans, évoqua précisément ce mystère:
« Je dois être dans la maison de mon
Père. » La subsistance et l'éducation
de jésus à Nazareth 16. La croissance
de Jésus « en sagesse, en taille et en
grâce » (Lc 2, 52) s'accomplit dans le
cadre de la sainte famille, sous les
yeux de Joseph qui avait la haute
tâche d' « élever », c'est-à-dire de
nourrir Jésus, de le vêtir et de lui
apprendre la Loi et un métier,
conformément aux devoirs qui
reviennent au père. Dans le sacrifice
eucharistique, l'Église vénère la
mémoire de la bienheureuse Marie
toujours Vierge, mais aussi de saint
Joseph[28] car «il a nourri Celui que
les fidèles devaient manger comme



Pain de la vie éternelle[29] ». Pour sa
part, Jésus « leur était soumis » (Lc 2,
51), payant respectueusement de
retour les attentions de ses « parents
». Ainsi voulait-il sanctifier les
devoirs de la famille et du travail
qu'il exécutait aux cotes de Joseph.

III L'HOMME JUSTE - L'ÉPOUX

17. Au cours de sa vie, qui fut un
pèlerinage dans la foi, Joseph,
comme Marie, resta jusqu'au bout
fidèle à l'appel de Dieu. La vie de
Marie consista à accomplir à fond le
premier fiat prononcé au moment de
l'Annonciation, tandis que Joseph,
comme on 1'a dit, ne proféra aucune
parole lors de son « annonciation »: il
« fit » simplement « ce que l'Ange du
Seigneur lui avait prescrit » (Mt 1,
24). Et ce premier « il fit » devint le
commencement du « chemin de
Joseph ». Le long de ce chemin, les
Évangiles ne mentionnent aucune
parole dite par lui. Mais le silence de



Joseph a une portée particulière:
grâce à lui, on peut saisir pleinement
la vérité contenue dans le jugement
que l'Évangile émet sur Joseph: le «
juste » (Mt 1, 19). Il faut savoir lire
cette vérité car en elle est contenu
l'un des témoignages les plus
importants sur l'homme et sur sa
vocation. Au cours des générations,
l'Église lit ce témoignage d'une
manière toujours plus attentive et
plus consciente, comme si elle tirait
du trésor de cette figure insigne « du
neuf et du vieux » (Mt 13, 52). 18.
L'homme « juste » de Nazareth
possède avant tout les
caractéristiques très claires de
l'époux. L'évangéliste parle de Marie
comme d' « une jeune fille accordée
en mariage à un homme nommé
Joseph » (Lc 1, 27). Avant que
commence à s'accomplir « le mystère
caché depuis des siècles en Dieu » (Ep
3, 9), les Évangiles présentent à nos
yeux l'image de l'époux et de
l'épouse. Selon la coutume du peuple



hébreu, le mariage se concluait en
deux étapes: on célébrait d'abord le
mariage légal (vrai mariage), et c'est
seulement après un certain temps
que l'époux faisait venir l'épouse
chez lui. Avant de vivre avec Marie,
Joseph était donc déjà son « époux »;
toutefois, Marie gardait au fond
d'elle-même le désir de réserver
exclusivement à Dieu le don total de
soi. On pourrait se demander de
quelle manière ce désir se conciliait
avec le « mariage ». La réponse ne
vient que du déroulement des
événements du salut, c'est-à-dire de
l'action spéciale de Dieu même.
Depuis l'Annonciation, Marie sait qu
elle doit réaliser son désir virginal de
se donner à Dieu de façon exclusive
et totale précisément en devenant
mère du Fils de Dieu. La maternité
par le fait de l'Esprit-Saint est la
forme de don que Dieu lui-même
attend de la Vierge « accordée en
mariage» à Joseph. Marie prononce
son fiat. Le fait qu'elle est « accordée



en mariage » à Joseph est compris
dans le dessein même de Dieu. C'est
ce qu'indiquent les deux évangélistes
cités, mais plus particulièrement
Matthieu. Les paroles adressées à
Joseph sont très significatives: « Ne
crains pas de prendre chez toi Marie,
ton épouse: ce qui a été engendré en
elle vient de l'Esprit-Saint. » (Mt 1,
20.) Elles expliquent le mystère de
l'épouse de Joseph: Marie est vierge
dans sa maternité. En elle, « le Fils du
Très-Haut » prend un corps humain
et devient « le Fils de l'homme ». En s
adressant à Joseph par les paroles de
l'Ange, Dieu s'adresse à lui comme a
l'époux de la Vierge de Nazareth. Ce
qui s'est accompli en elle par le fait
de l'Esprit- Saint exprime en même
temps une particulière confirmation
du lien sponsal qui préexistait déjà
entre Joseph et Marie. Le messager
dit clairement à Joseph: « Ne crains
pas de prendre chez toi Marie, ton
épouse. » Ainsi, ce qui était advenu
auparavant - son mariage avec Marie



- s'était fait par la volonté de Dieu et
devait donc être conservé. Dans sa
maternité divine, Marie doit
continuer à vivre comme « une
vierge, épouse d'un mari » (cf. Lc 1,
27). 19. Dans les paroles de 1' «
annonciation » nocturne, non
seulement Joseph entend la vérité
divine sur la vocation ineffable de
son épouse, mais il y reentend aussi
la vérité sur sa propre vocation. Cet
homme « juste », qui, dans l'esprit
des plus nobles traditions du peuple
élu, aimait la Vierge de Nazareth et
s'était lié à elle d'un amour sponsal,
est à nouveau appelé par Dieu à cet
amour. « Joseph fit ce que l'Ange du
Seigneur lui avait prescrit: il prit
chez lui son épouse »; ce qui est
engendré en elle « vient de l'Esprit-
Saint »: ne faut-il pas conclure,
devant ces expressions, que son
amour d'homme est, lui aussi,
régénéré par l'Esprit-Saint? Ne faut-
i1 pas penser que l'amour de Dieu,
qui a été répandu dans le coeur de



l'homme par le Saint-Esprit (cf. Rm 5,
5), façonne de la manière la plus
parfaite tout amour humain? Il
façonne aussi - et d'une façon tout à
fait singulière - l'amour sponsal des
époux, et il approfondit en lui tout ce
qui est humainement digne et beau,
ce qui porte les signes de l'abandon
exclusif de soi, de l'alliance des
personnes et de la communion
authentique du Mystère trinitaire. «
Joseph... prit chez lui son épouse
mais il ne la connut pas jusqu'à ce
qu'elle eut enfanté un fils. » (Mt 1,
24-25.) Ces paroles indiquent une
autre proximité sponsale. La
profondeur de cette intimité,
l'intensité spirituelle de l'union et du
contact entre personnes - de l'homme
et de la femme proviennent en
définitive de l'Esprit, qui vivifie (cf.
Jn 6, 63). Joseph, obéissant à l'Esprit,
retrouva précisément en lui la source
de l'amour, de son amour sponsal
d'homme, et cet amour fut plus
grand que ce que « l'homme juste »



pouvait attendre selon la mesure de
son coeur humain. 20. Dans la
liturgie, Marie est célébrée comme «
unie à Joseph, homme juste, par les
liens d'un amour sponsal et
virginal[30] ». Il s'agit en effet de deux
amours qui représentent ensemble le
mystère de l'Église, vierge et épouse,
dont le mariage de Marie et de
Joseph est le symbole. « La virginité
et le célibat pour le Royaume de Dieu
ne diminuent en rien la dignité du
mariage, au contraire ils la
présupposent et la confirment. Le
mariage et la virginité sont les deux
manières d'exprimer et de vivre
l'unique mystère de l'Alliance de
Dieu avec son peuple[31] », qui est la
communion d'amour entre Dieu et
les hommes. Par le sacrifice total de
soi, Joseph exprime son amour
généreux pour la Mère de Dieu, lui
faisant le « don sponsal de lui-même
». Bien que décidé à se retirer pour
ne pas faire obstacle au plan de Dieu
qui était en train de se réaliser en



elle, sur l'ordre exprès de l'Ange, il la
garde chez lui et respecte son
appartenance exclusive à Dieu.
D'autre part, c'est de son mariage
avec Marie que sont venus à Joseph
sa dignité unique et ses droits sur
Jésus. « Certes, la dignité de la Mère
de Dieu est si haute qu'il ne peut être
créé rien au-dessus. Mais, comme
Joseph a été uni à la bienheureuse
Vierge par le lien conjugal, il n'est
pas douteux qu'il ait approché plus
que personne de cette dignité
suréminente par laquelle la Mère de
Dieu surpasse de si haut toutes les
créatures. Le mariage est en effet la
société et l'union la plus intime de
toutes, qui entraîne de sa nature la
communauté des biens entre l'un et
l'autre conjoints. Aussi, en donnant
Joseph pour époux à la Vierge, Dieu
lui donna non seulement un
compagnon de vie, un témoin de sa
virginité, un gardien de son honneur,
mais encore, en vertu même du pacte
conjugal, un participant de sa



sublime dignité[32] ». 21. Ce lien de
charité a constitué la vie de la sainte
Famille d'abord dans la pauvreté de
Bethléem, puis dans l'exil en Égypte
et enfin dans l'existence à Nazareth.
L'Église entoure cette famille d'une
profonde vénération, la proposant
comme modèle à toutes les familles.
La Famille de Nazareth, directement
insérée dans le mystère de
l'Incarnation, constitue elle-même un
mystère particulier. Et en même
temps - comme dans l'Incarnation -,
dans ce mystère, la vraie paternité a
sa place: la forme humaine de la
famille du Fils de Dieu, véritable
famille humaine, constituée par le
mystère divin. En elle, Joseph est le
père: sa paternité ne découle pas de
la génération; et pourtant, elle n'est
pas « apparente » ou seulement «
substitutive », mais elle possède
pleinement l'authenticité de la
paternité humaine, du rôle du père
dans la famille. Il y a 1à une
conséquence de l'union



hypostatique: l'humanité assumée
dans l'unité de la Personne divine du
Verbe-Fils, Jésus-Christ. Avec
l'humanité est aussi « assumé » dans
le Christ tout ce qui est humain et, en
particulier, la famille, première
dimension de son existence sur terre.
Dans ce contexte est aussi « assumée
» la paternité humaine de Joseph. En
fonction de ce principe, ce que dit
Marie au jeune Jésus dans le Temple
trouve son sens profond: « Ton père
et moi, nous te cherchons. » Ce n'est
pas 1à une phrase de convenance: ce
que dit la Mère de Jésus montre toute
la réalité de l'Incarnation, qui
appartient au mystère de la Famille
de Nazareth. Certainement, Joseph,
qui dés le début accepta en «
obéissance de foi » sa paternité
humaine vis-à-vis de Jésus, suivant
en cela la lumière de l'Esprit-Saint
qui se donne à l'homme par la foi,
découvrait toujours plus largement
le don ineffable de sa paternité.



IV LE TRAVAIL EXPRESSION
DE L'AMOUR

22. Une des expressions quotidiennes
de cet amour dans la vie de la
Famille de Nazareth est le travail. Le
texte évangélique précise par quel
type de travail Joseph essayait
d'assurer la subsistance de sa
Famille: celui de charpentier. Ce
simple mot recouvre toute l'étendue
de la vie de Joseph. Pour Jésus, ce
sont 1à les années de la vie cachée
dont parle l'évangéliste après
l'épisode du Temple: « Il redescendit
alors avec eux et revint à Nazareth;
et i1 leur était soumis. » (Lc 2, 51.)
Cette « soumission », c'est-à-dire
l'obéissance de jésus dans la maison
de Nazareth, est aussi comprise
comme une participation au travail
de Joseph. Celui qui était appelé le «
fils du charpentier » avait appris le
travail de son « père » putatif. Si,
dans l'ordre du salut et de la sainteté,
la Famille de Nazareth est un



exemple et un modèle pour les
familles humaines, on peut en dire
autant, par analogie, du travail de
jésus aux côtés de Joseph le
charpentier. A notre époque 1'Eglise
a mis cela en relief, entre autres, par
la mémoire liturgique de saint Joseph
Artisan, fixée au ter mai. Le travail
humain, en particulier le travail
manuel, prend un accent spécial
dans 1'Evangile. Il est entré dans le
mystère de l'Incarnation en même
temps que l'humanité du Fils de
Dieu, de même aussi qu'il a été
racheté dune manière particulière.
Grâce à son atelier ou il exerçait son
métier et même temps que Jésus,
Joseph rendit le travail humain
proche du mystère de la Rédemption.
23. Dans la croissance humaine de
Jésus « en sagesse, en taille et en
grâce », une vertu eut une part
importante: la conscience
professionnelle, le travail étant « un
bien de l'homme » qui « transforme
la nature » et rend l'homme « en un



certain sens plus homme[33] ».
L'importance du travail dans la vie
de l'homme demande qu'on en
connaisse et qu'on en assimile les
éléments afin « d'aider tous les
hommes à s'avancer grâce à lui vers
Dieu, Créateur et Rédempteur, à
participer à son plan de salut sur
l'homme et le monde, et à
approfondir dans leur vie l'amitié
avec le Christ, en participant par la
foi de manière vivante à sa triple
mission de prêtre, de prophète et de
roi[34] ». 24. Il s'agit en définitive de la
sanctification de la vie quotidienne, à
laquelle chacun doit s'efforcer en
fonction de son état et qui peut être
proposée selon un modèle accessible
à tous: « Saint Joseph est le modèle
des humbles, que le christianisme
élève vers de grands destins; il est la
preuve que, pour être de bons et
authentiques disciples du Christ, i1
n'y a pas besoin de «grandes choses»:
il faut seulement des vertus



communes, humaines, simples, mais
vraies et authentiques[35] ».

V LA PRIMAUTÉ DE LA VIE
INTÉRIEURE

25. Le climat de silence qui
accompagne tout ce qui se réfère à la
figure de Joseph s'étend aussi à son
travail de charpentier dans la maison
de Nazareth. Toutefois, c est un
silence qui révèle d'une manière
spéciale le profil intérieur de cette
figure. Les Evangiles parlent
exclusivement de ce que « fit »
Joseph; mais ils permettent de
découvrir dans ses « actions »,
enveloppées de silence, un climat de
profonde contemplation. Joseph était
quotidiennement en contact avec le
mystère « caché depuis les siècles »,
qui « établit sa demeure » sous son
toit. Cela explique par exemple
pourquoi sainte Thérèse de Jésus, la
grande réformatrice du Carmel
contemplatif, se fit la promotrice du



renouveau du culte rendu à saint
Joseph dans la chrétienté
occidentale. 26. Le sacrifice absolu
que Joseph fit de toute son existence
aux exigences de la venue du Messie
dans sa maison trouve son juste
motif « dans son insondable vie
intérieure, d'où lui viennent des
ordres et des réconforts tout à fait
particuliers et d'où découlent pour
lui la logique et la force, propres aux
âmes simples et transparentes, des
grandes décisions, comme celle de
mettre aussitôt à la disposition des
desseins divins sa liberté, sa vocation
humaine légitime, son bonheur
conjugal, acceptant la condition, la
responsabilité et le poids de la
famille et renonçant, au profit d'un
amour virginal incomparable, à
l'amour conjugal naturel qui la
constitue et l'alimente[36] ». Cette
soumission à Dieu, qui est
promptitude de la volonté à se
consacrer à tout ce qui concerne son
service, n'est autre que l'exercice de



la dévotion qui constitue une des
expressions de la vertu de religion[37].
27. La communion de vie entre
Joseph et Jésus nous amène à
considérer encore le mystère de
l'Incarnation précisément sous
l'aspect de l'humanité du Christ,
instrument efficace de la divinité
pour la sanctification des hommes: «
En vertu de la divinité, les actions
humaines du Christ ont été salutaires
pour nous, produisant en nous la
grâce tant en raison du mérite que
par une certaine efficacité[38] ». Parmi
ces actions, les évangélistes
privilégient celles qui concernent le
mystère pascal, mais ils n'omettent
pas de souligner l'importance du
contact physique avec Jésus à propos
des guérisons (cf. par exemple Mc
1,41) et l'influence qu'il exerce sur
Jean-Baptiste lorsqu'ils étaient l'un et
l'autre dans le sein de leur mère (cf.
Lc 1, 41-44). Le témoignage
apostolique, on l'a vu, n'a pas omis de
décrire la naissance de Jésus, la



circoncision, la présentation au
Temple, la fuite en Égypte et la vie
cachée à Nazareth, et cela en raison
du « mystère » de grâce contenu dans
de tels « gestes », tous salvifiques,
parce que participant de la même
source d'amour: la divinité du Christ.
Si cet amour, par son humanité,
rayonnait sur tous les hommes, les
premiers bénéficiaires en étaient
bien évidemment ceux que la volonté
divine avait placés dans son intimité
la plus étroite: Marie, sa mère, et
Joseph, son père putatif[39]. Puisque
l'amour « paternel » de Joseph ne
pouvait pas ne pas influer sur
l'amour « filial » de Jésus et que,
réciproquement, l'amour« filial» de
Jésus ne pouvait pas ne pas influer
sur l'amour « paternel » de Joseph,
comment arriver à reconnaître en
profondeur cette relation tout à fait
singulière? Les âmes les plus
sensibles aux impulsions de l'amour
divin voient à juste titre en Joseph un
exemple lumineux de vie intérieure.



En outre, l'apparente tension entre la
vie active et la vie contemplative est
dépassée en lui de manière idéale,
comme cela peut se faire en celui qui
possède la perfection de la charité.
Selon la distinction bien connue
entre l'amour de la vérité (charitas
veritatis) et l'exigence de l'amour
(necessitas charitatis)[40], nous
pouvons dire que Joseph a
expérimenté aussi bien 1 amour de
la vérité, c'est-à-dire le pur amour de
contemplation de la Vérité divine qui
rayonnait de l'humanité du Christ,
que l'exigence de l'amour, c'est-à-dire
l'amour, pur lui aussi, du service,
requis par la protection et le
développement de cette même
humanité.

VI PATRON DE L'ÉGLISE DE
NOTRE TEMPS

28. En des temps difficiles pour
l'Église, Pie IX, voulant la confier à la
protection spéciale du saint



patriarche Joseph, le déclara « Patron
de l'Église catholique[41] ». Le Pape
savait que son geste n'était pas hors
de propos car, en raison de la très
haute dignité accordée par Dieu à ce
fidèle serviteur, « l'Église, après la
Vierge Sainte son épouse, a toujours
tenu en grand honneur le
bienheureux Joseph, elle l'a comblé
de louanges et a recouru de
préférence à lui dans les difficultés[42]

». Quels sont les motifs d'une telle
confiance? Léon XIII les énumère
ainsi: « Les raisons et les motifs
speciaux pour lesquels saint Joseph
est nommément le patron de l'Église
et qui font que 1'Eglise espère
beaucoup, en retour, de sa protection
et de son patronage sont que Joseph
fut l'époux de Marie et qu'il fut
réputé le père de Jésus-Christ. [...]
Joseph était le gardien,
l'administrateur et le défenseur
légitime et naturel de la maison
divine dont il était le chef. [...] Il est
donc naturel et très digne du



bienheureux Joseph que, de même
qu'il subvenait autrefois à tous les
besoins de la famille de Nazareth et
l'entourait saintement de sa
protection, il couvre maintenant de
son céleste patronage et défende
1'Eglise de Jésus Christ[43] ». 29. Ce
patronage doit être invoqué, et il est
toujours nécessaire à l'Église, non
seulement pour la défendre contre
les dangers sans cesse renaissants
mais aussi et surtout pour la soutenir
dans ses efforts redoublés
d'évangélisation du monde et de
nouvelle évangélisation des pays et
des nations « où - comme je l'ai écrit
dans l'exhortation apostolique
Christifideles laici - la religion et la
vie chrétienne étaient autrefois on ne
peut plus florissantes » et qui « sont
maintenant mis à dure épreuve[44] ».
Pour apporter la première annonce
du Christ ou pour la présenter à
nouveau la où elle a été délaissée ou
oubliée, l'Église a besoin d'une
particulière « force d'en haut » (cf. Lc



24, 49; Ac 1, 8), don de l'Esprit du
Seigneur, assurément, mais non sans
lien avec l'intercession et l'exemple
de ses saints. 30. En plus de la
protection efficace de Joseph, l'Église
a confiance en son exemple insigne,
exemple qui ne concerne pas tel état
de vie particulier mais est proposé à
toute la communauté chrétienne,
quelles que soient en elle la
condition et les tâches de chaque
fidèle. Comme le dit la Constitution
du Concile Vatican II sur la
Révélation divine, l'attitude
fondamentale de toute l'Église doit
être celle de « l'écoute religieuse de la
Parole de Dieu[45] », c'est-à-dire de la
disponibilité absolue à servir
fidèlement la volonté salvifique de
Dieu révélée en Jésus. Dés le début de
la Rédemption humaine, nous
trouvons le modèle de l'obéissance
incarné, après Marie, précisément en
Joseph, celui qui se distingue par
l'exécution fidèle des
commandements de Dieu. Paul VI



invitait à invoquer son patronage «
comme l'Église, ces derniers temps, a
l'habitude de le faire, pour elle-même
d'abord, pour une réflexion
théologique spontanée sur l'alliance
de l'action divine avec l'action
humaine dans la grande économie de
la Rédemption, dans laquelle la
première, l'action divine, se suffit
totalement à elle-même tandis que la
seconde, l'action humaine, la notre,
tout en étant dans l'incapacité (cf. Jn
15, 5), n'est jamais dispensée d'une
collaboration humble mais
conditionnelle et anoblissante. En
outre, l'Église l'invoque comme
protecteur en raison d'un désir
profond et très actuel de ravi ver son
existence séculaire avec des vertus
évangéliques véritables, telles
qu'elles ont resplendi en saint
Joseph[46] ». 31. L'Église transforme
ces exigences en prière. Rappelant
que Dieu, à l'aube des temps
nouveaux, a confié à saint Joseph la
garde des mystères du salut, elle lui



demande de lui accorder de
collaborer fidèlement à l'oeuvre du
salut, de lui donner un coeur sans
partage, à l'exemple de saint Joseph
qui s'est consacré tout entier à servir
le Verbe incarné, de nous faire vivre
dans la justice et la sainteté, soutenus
par l'exemple et la prière de saint
Joseph[47]. Déjà, il y a cent ans, le pape
Léon XIII exhortait le monde
catholique à prier pour obtenir la
protection de saint Joseph, patron de
toute 1'Eglise. L'encyclique
Quamquam pluries se référait à 1' «
amour paternel » dont saint Joseph «
entourait l'enfant Jésus », et à ce «
très sage gardien de la divine Famille
», elle recommandait « l'héritage que
Jésus a acquis de son sang ». Depuis
lors, l'Église, comme je l'ai rappelé au
début, implore la protection de
Joseph « par l'affection qui 1'a uni à
la Vierge immaculée, Mère de Dieu »
et elle lui confie tous ses soućis, en
raison notamment des menaces qui
pèsent sur la famille humaine.



Aujourd'hui encore, nous avons de
nombreux motifs pour prier de la
même manière: « Préserve-nous, ő
Père très aimant, de toute souillure
d'erreur et de corruption...; sois-nous
propice et assiste-nous du haut du
ciel, dans le combat que nous livrons
à la puissance des ténèbres...; et de
même que tu as arraché autrefois
l'Enfant Jésus au péril de la mort,
défends aujourd'hui la sainte Église
de Dieu des embûches de l'ennemi et
de toute adversité[48] ». Aujourd'hui
encore, nous avons des motifs
permanents de recommander
chaque personne à saint Joseph. 32.
Je souhaite vivement que la présente
évocation de la figure de Joseph
renouvelle en nous aussi les accents
de prière que mon prédécesseur, il y
a un siècle, recommanda d'élever
vers lui. Il est certain, en effet, que
cette prière et la figure même de
Joseph ont acquis un renouveau
d'actualité pour 1'Eglise de notre
temps, en rapport avec le nouveau



millénaire chrétien. Le Concile
Vatican II nous a encore une fois tous
sensibilisés aux « merveilles de Dieu
», à « l'économie du salut » dont
Joseph fut particulièrement le
ministre. En nous recommandant
donc à la protection de celui à qui
Dieu même « confia la garde de ses
trésors les plus précieux et les plus
grands[49] », nous apprenons de lui,
en même temps, à servir «
l'économie du salut ». Que saint
Joseph devienne pour tous un maître
singulier dans le service de la
mission salvifique du Christ qui nous
incombe à tous et à chacun dans
l'Église: aux époux, aux parents, à
ceux qui vivent du travail de leurs
mains ou de tout autre travail, aux
personnes appelées à vie
contemplative comme à celles qui
sont appelées à l'apostolat. L'homme
juste, qui portait en lui tout le
patrimoine de l'Ancienne Alliance, a
été aussi introduit dans le «
commencement » de l'Alliance



nouvelle et éternelle en Jésus Christ.
Qu'il nous indique les chemins de
cette Alliance salvifique au seuil du
prochain millénaire ou doit se
poursuivre et se développer la «
plénitude du temps » propre au
mystère ineffable l'Incarnation du
Verbe! Que saint Joseph obtienne à
l'Église et au monde, comme à
chacun de nous, la bénédiction du
Père et du Fils et du Saint- Esprit!

Donné à Rome, près de Saint-Pierre,
le 15 août 1989, solennité de
l'Assomption de la Vierge Marie, en la
onzième année de mon pontificat.

IOANNES PAULUS PP. II

© Copyright 1989 - Libreria Editrice
Vaticana

Sur la figure et la mission de saint
Joseph dans la vie du Christ et de
l'Église



[1] Cf. S. IRÉNÉE, Adversus haereses,
IV, 23, 1: S. Ch. 100/2, pp. 692-694.

[2] LÉON XIII, Encycl. Quamquam
pluries (15 août 1889): Leonis XIII P.
M. Acta, IX , Yp. 175-182.

[3] SACRÉE CONGRÉGATION DES
RITES, Décret Quemadmodum Deus
(8 décembre 1870): Pit IX P. M. Acta,
le" partie, vol. V, p. 282; PIE IX, Lettre
apost. Inclytum Pαtriarcham (7 juillet
1871),1.c., pp. 331-335.

[4] Cf. S. JEAN. CHRYSOSTOME,
Homélie sur S. Matth. V, 3: PG 57,
57-58; se fondant entre autres sur la
similitude de nom, des Docteurs de
l'Eglise et des Souverains Pontifes ont
vu en Joseph d'Egypte le prototype de
Joseph de Nazareth car i1 a en
quelque sorte esquissé le ministère et
la grandeur de gardien des trésors
les plus précieux de Dieu le Père que
sont le Verbe incarné et sa très sainte
Mère; cf. par ex.. S. BERNARD, Super
« Missus est », Hom. II, 16: S.



Bernardi Opera, Ed. Cist., IV, 33-34;
LÉON XIII, Encycl. Quamquam
pluries (15 aoűt 1889): 1. c., p. 179.

[5] Const. dogm. sur 1'Eglise Lumen
gentium, n. 58.

[6] Cf. ibid., n. 63.

[7] Const. dogm. sur la Révélation
divine Dei Verbum, n. 5.

[8] Ibid., n. 2.

[9] Cf. CONCILE VATICAN II, Const.
dogm. sur 1'Eglise Lumen gentium,
n. 63.

[10] CONCILE VATICAN II, Const, dogm.
sur la Révélation divine Dei Verbum,
n. 2.

[11] S. CONGRÉG. DES RITES, Décret
Novis hisce temporibus (13
novembre 1962): AAS 54 , p. 873.

[12] S. AUGUSTIN, Sermo 51, 10, 16: PL
38, 342.



[13] S. AUGUSTIN, De nuptiis et
concupiscentia, I, 11, 12: PL 44, 421;
cf. De consensu evangelistarum, II, 1,
2: PL 34, 1071; Contra Faustum, III, 2:
PL 42, 214.

[14] S. AUGUSTIN, De nuptiis et
concupiscentia, 1,11,13: PL 44, 421;
cf. Contra Iulianum, V, 12,46: PL 44,
810.

[15] Cf. S. AUGUSTIN, Contra Faustum,
XXIII, 8: PL 42, 470-471; De consensu
evangelistarum, II, 1, 3: PL 34, 1072;
Sermo 51, 13, 21: PL 38, 344-345; S.
THOMAS, Somme théol. III, q. 29, a. 2
in conclus.

[16] Cf. Allocutions des 9 et 16 janvier,
et 20 février 1980: Insegnamenti, III/
1 , pp. 8892; 148-152; 428-431.

[17] PAUL VI, Allocution aux « Equipes
Notre-Dame » (4 mai 1970), n. 7: AAS
62 , p. 431. Une présentation
analogue de la Famille de Nazareth
comme modèle parfait de la



communauté familiale se trouve, par
ex., dans LÉON XIII, Lettre apost.
Neminem fugit (14 juin 1892): Leonis
XIII P. M. Acta, XII , pp. 149-150;
BENOÎT XV, Motu proprio Bonum
sane (25 juillet 1920): AAS 12 , pp.
313-317.

[18] Exhort. apost. Familiaris consortio
(22 novembre 1981), n. 17: AAS 74 , p.
100.

[19] Ibid., n. 49: 1.c., p. 140; cf.
CONCILE VATICAN II, Const. dogm.
sur 1'Eglise Lumen gentilim, n. 11;
Décret sur l'Apostolat des laïcs
Apostolicam actuositatem, n. 11.

[20] Exhort. apost. Familiaris consortio
(22 novembre 1981), n. 85: 1.c., pp.
189-190 (texte français: n. 86).

[21] PAUL VI, Allocution du 19 mars
1966: Insegnamenti, IV , p. 110.



[22] Cf. Missel romain, Collecte de la
solennité de saint Joseph, époux de la
Vierge Marie.

[23] Cf. ibid., Préface de la solennité de
saint Joseph, époux de la Vierge
Marie.

[24] Encycl. Quamquam pluries (15
aoűt 1889): 1.c., p. 178.

[25] PIE XII, Radiomessage aux
étudiants des écoles catholiques des
Etats-Unis d'Amérique (19 février
1958): AAS 50 , p. 174.

[26] ORIGÈNE, Homélie XIII sur S. Luc,
7: S. Ch. 87, pp. 214-215.

[27] ORIGÈNE, Homélie XI sur S. Luc,
6: S. Ch. 87, pp. 195. 197.

[28] Cf. Missel romain, Prière
eucharistique n. 1.

[29] S. CONGRÉGATION DES RITES,
Décret Quemadmodum Deus (8
décembre 1870): 1. c., p. 282.



[30] Collectio Missarum de Beata
Maria Virgine, I, « Sancta Maria de
Nazareth », Préface.

[31] Exhort. apost. Familiaris consortio
(22 novembre 1981), n. 16: 1. c., p. 98.

[32] . LÉON XIII, Encycl. Quamquam
pluries (15 août 1889): 1. c., p.
177-178.

[33] Cf. Encycl. Laborem exercens (14
septembre 1981), n. 9: AAS 73 , p.
599-600.

[34] Ibid., n. 24: 1. c., p. 638. En la
période récente, les Souverains
Pontifes ont constamment présenté
saint Joseph comme le « modèle » des
ouvriers et des travailleurs; cf. par
ex. LÉON XIII, Encycl. Quamquam
pluries (15 aoűt 1889): 1. c., p. 180;
BENOÎT XV, Motu proprio Bonum
sane (25 juillet 1920): 1. c., p. 314-316;
PIE XII, Allocution du 11 mars 1945,
n. 4: AAS 37 , p. 72; Allocution du ler
mai 1955: AAS 47 , p. 406; Jean XXIII,



Radiomessage du ler mai 1960: AAS
52 , p. 398.

[35] PAUL VI, Allocution du 19 mars
1969: Insegnamenti, VII , p. 1268.

[36] Ibid.: 1. c., p. 1267.

[37] Cf. S. THOMAS, Somme theol., 11-
T' , q. 82, a. 3, ad 2.

[38] Ibid., III, q. 8, a. 1, ad 1.

[39] PIE XII, Encycl. Haurietis aquas
(15 mai 1956), III: AAS 48 , p. 329-330.

[40] Cf. S. THOMAS, Somme théol., II-
II" , q. 182, a. 1, ad 3.

[41] Cf. S. CONGRÉGATION DES RITES,
Décret Quemadmodum Deus (8
décembre ,1870):1. c., p. 283.

[42] Ibid., 1. c., p. 282-283.

[43] LÉON XIII, Encycl. Quamquam
pluries (15 août 1889): 1. c., p.
177-179.



[44] Exhort. apost. post-synodale
Christifideles laici (30 décembre
1988), n. 34: AAS 81 , p. 456.

[45] Const. dogm. sur la Révélation
divine Dei Verbum, n. 1.

[46] PAUL VI, Allocution du 19 mars
1969: Insegnamenti, VII , p. 1269.

[47] Cf. Missel romain, Collecte et
Prière sur les offrandes de la
solennité de saint Joseph, époux de la
Vierge Marie; Prière après la
communion de la messe votive de
saint Joseph.

[48] Cf. LÉON XIII, « Prière à saint
Joseph » qui suit le texte de
l'encyclique Quamquam pluries (15
août 1889): Leoпis XIII P. M. Acta, IX ,
p. 183.

[49] S. CONGRÉGATION DES RITES,
Décret Quemadmodum Deus (8
décembre 1870): 1. c., p. 282.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/exhortation-
apostolique-redemptoris-custos/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/exhortation-apostolique-redemptoris-custos/
https://opusdei.org/fr-lu/article/exhortation-apostolique-redemptoris-custos/
https://opusdei.org/fr-lu/article/exhortation-apostolique-redemptoris-custos/

	Exhortation apostolique, Redemptoris Custos
	INTRODUCTION
	I LE CONTEXTE ÉVANGÉLIQUE
	Le mariage avec Marie
	II LE DÉPOSITAIRE DU MYSTÈRE DE DIEU
	Le service de la paternité
	Le recensement
	La naissance à Bethléem
	La circoncision
	L'imposition du nom
	La présentation de Jésus au Temple
	La fuite en Égypte
	III L'HOMME JUSTE - L'ÉPOUX
	IV LE TRAVAIL EXPRESSION DE L'AMOUR
	V LA PRIMAUTÉ DE LA VIE INTÉRIEURE
	VI PATRON DE L'ÉGLISE DE NOTRE TEMPS


