opusdei.org

Exemple de foi (8) :
Marthe et Marie

La foi consiste a ouvrir sa porte
au Christ, a ’accueillir dans sa
maison, a partager avec Lui son
repas, a le laisser entrer
jusqu’au plus profond de son
ame, comme ’ont fait Marthe,
Marie et Lazare, la famille de
Béthanie.

06/04/2020

Les évangiles ont recueilli les
parcours de notre Seigneur sur les
sentiers de la Palestine. Au cours de
ses trajets, nombreuses ont été les



personnes qui ’ont rencontré.
Certains, malheureusement, n’ont
pas su reconnaitre le Fils de Dieu en
cette figure miséricordieuse, aimable
et extraordinaire qui venait a leur
rencontre. D’autres, en revanche, ont
cru en lui et ont su I’accueillir. Ce fut
le cas pour les habitants de la Galilée
qui avaient vu les signes que Jésus
avait réalisés [1] et pour bien
d’autres dont les noms ne figurent
pas dans les évangiles. Parmi ceux
qui ont dit oui au Christ nous
trouvons, par exemple, les Douze,
Zachée, le centurion... Ces derniers
mois nous avons considéreé I'exemple
de foi que certains d’entre eux nous
ont donné. Aujourd’hui nous allons
regarder du coté de Marthe et de
Marie, qui ont eu la chance
merveilleuse de recevoir notre
Seigneur chez elles.

L’accueil que Marthe réserve au
Seigneur dans sa maison [2] est
I’expression et le résultat de sa foi en



lui. Marthe a cru en Jésus. Elle lui a
ouvert non seulement les portes de
son logement, mais aussi celles de
son coeur. Comme il I’a fait avec
Marthe, le Seigneur frappe aussi a la
porte du cceur des hommes et des
femmes de tous les temps, voulant y
entrer. La Parole éternelle du Pere
faite homme va a la rencontre de ses
fréres les hommes cherchant a étre
accueillie. Quant a nous, il nous suffit
de l’accueillir par la foi, comme le
Catéchisme de I’Eglise Catholique
nous ’enseigne : la foi est la réponse
a Dieu qui se réveéle et se donne a
I’homme [3]. La foi consiste a ouvrir
ses portes au Christ, a le loger chez
soi, a partager la table avec lui, a le
laisser entrer jusqu’au plus intime de
I’ame. C’est ce qu’a fait la famille de
Béthanie, formée par Marthe, Marie
et Lazare. A leur imitation, nous
aussi nous pouvons entrer dans
I'intimité divine, puisque « la foi
nous fait gouter comme a ’avance, la
joie et la lumiere de la vision



béatifique, but de notre
cheminement ici-bas », car elle est «
le commencement de la vie éternelle
» [4].

Une foi par les ceuvres

La foi suppose une confiance et un
abandon a Dieu qui constituent le
début de la justification. En plus,
cette vertu comporte ’assentiment a
un ensemble de vérités qui nous sont
proposées pour que nous les
croyions. En méme temps, si elle est
vraie, la foi opéere par la charité [5]
et se manifeste par des détails
concrets d’amour, parce que la
rencontre avec le Christ « donne a la
vie un nouvel horizon et par la son
orientation décisive » [6] a la vie
quotidienne. La foi « ne nous sépare
pas de la réalité, mais nous permet
d’accueillir son sens le plus profond,
de découvrir combien Dieu aime ce
monde et I’oriente sans cesse vers
lui ; et cela amene le chrétien a



s’engager, a vivre de maniéere encore
plus intense sa marche sur la terre »
[7]. Marthe accueille le Seigneur et
manifeste sa foi et sa confiance en lui
en s’occupant des multiples soins du
service [8]. Non seulement elle croit
en Jésus mais elle lui permet d’entrer
dans sa vie, en reconnaissant dans
les faits sa seigneurie et en cherchant
par des actions concreétes a accueillir
chaleureusement I’Hote Divin.

L’attitude de Marthe montre bien que
la réponse a Dieu ne doit pas se
limiter au plan intellectuel, pas plus
qu’au plan affectif, mais qu’elle doit
se traduire aussi dans les faits. Une
fois que quelqu’un a accueilli le Dieu
qui se révele, la foi saisit I’ensemble
de son étre et de son agir. C’est
pourquoi les ceuvres, réalisées par
amour, sont nécessaires pour le
salut. Saint Jacques, considérant la
possibilité que quelqu’un puisse
affirmer avoir la foi mais pas les
ceuvres, affirme : Montre-moi ta foi



sans les ceuvres ; moi, c’est par les
ceuvres que je te montrerai ma foi
[9]. Les ceuvres cooperent a
I’accroissement et a ’laugmentation
de la justification [10]. Comme le
Catéchisme I’enseigne, « la foi
demeure en celui qui n’a pas péché
contre elle (cf. Cc. Trente : DS 1545).
Mais “sans les ceuvres, la foi est
morte” (Jc 2, 26) : privée de
I’espérance et de ’amour, la foi
n’unit pas pleinement le fidele au
Christ et n’en fait pas un membre
vivant de son Corps » [11].

De méme que le Christ a manifesté
son amour pour le Pére par les
ceuvres, nous autres chrétiens, en
bons enfants, nous devons réaliser et
faire murir notre condition filiale par
I’accomplissement plein d’amour de
la volonté de Dieu. Il ne suffit pas
d’affirmer que nous croyons en Dieu
et de nous abandonner a sa volonté,
si nous ne le confirmons pas dans les
faits : si nous n’achevons pas bien



notre travail par amour pour lui, si
nous ne savons pas souffrir pour lui,
si nous n’avons pas d’attentions
délicates envers les autres, si nous
n’acceptons pas la maladie et les
contretemps... Saint Augustin, se
faisant I’écho de cette doctrine, a
écrit ceci : « Que tes ceuvres aussi
soient dans la foi, car le juste vit de la
foi, et C’est la foi qui agit par la
charité » [12]. Les bonnes ceuvres, les
actions accomplies avec espérance et
par amour, sont celles qui nous
accompagneront au moment de nous
présenter devant le Trés Haut. C’est
ce que Saint Josémaria nous enseigne
lorsqu’il parle d’une foi opérante
[13], une foi qui agit par amour et se
manifeste dans la vie quotidienne
des filles et des fils de Dieu.

Marthe, qui dans un premier temps
se plaint de I'inactivité apparente de
sa soeur, est un exemple de foi en
Jésus. Saint Josémaria nous
encourageait a imiter sa confiance



dans le Seigneur et a lui faire part
sincérement de vos soucis, mémes les
plus insignifiants [14]. Pour nous
aussi, le vrai signe que nous croyons
et aimons Dieu seront les ceuvres
faites par amour : I'effort pour
réaliser avec affection une norme du
plan de vie, les marques de charité
envers les personnes qui nous
entourent, le soin apporté au travail,
I'intérét pour comprendre et aider
ceux que nous fréquentons et une
série illimitée d’actions qui
remplissent notre journée. Toutes ces
activités doivent refléter la foi de
celui qui les réalise, parce qu’elles
commencent et se terminent sous le
signe de ’amour de Dieu et du
prochain. Les faits concrets réalisés
par amour confirmeront que ce que
nous croyons est authentique et que
la foi agit en nous par la charité.

Une foi qui adore



Il est sGr que les ceuvres ne doivent
pas étouffer la foi. Tel est le risque de
I’activisme, agir pour agir, se laisser
emporter par un tourbillon de
démarches. Jésus a reproché a
Marthe d’avoir oublié le plus
important : Tu te soucies et t’agites
pour beaucoup de choses ;
pourtant il en faut peu, une seule
méme [15]. C’est un enseignement
que le Seigneur reprend aussi pour
prévenir contre le danger de trop se
centrer sur les besoins matériels les
plus immeédiats : Ce sont la toutes
choses dont les paiens de ce monde
sont en quéte ; mais votre Pere sait
que vous en avez besoin. Aussi
bien, cherchez son Royaume, et
cela vous sera donné par surcroit
[16]. Le danger de s’investir dans
beaucoup de choses, d’agir pour agir,
et le risque de I’activisme nous
guettent toujours.

Cest pourquoi les activités dont nous
nous occupons et dont nous



voudrions qu’elles soient tissées
d’ceuvres d’amour pour Dieu, ont
besoin d’une écoute attentive et
contemplative de la Parole divine.
Cest ce que Marthe nous montre qui,
s’étant assise aux pieds du
Seigneur, écoutait sa parole [17]. 11
est aisé d’imaginer la scéne : Marie
qui regarde Jésus sans sourciller et
boit littéralement ses paroles. C’est
pourquoi la Tradition de ’Eglise a vu
en elle une image de la vie
contemplative. Saint Josémaria, qui
était un contemplatif, nous
encourageait a fréquenter Jésus dans
la priere comme Marie le faisait,
abimés en lui comme elle, suspendue
a ses levres [18].

Sila foi est morte sans les ceuvres,
une foi qui ne se nourrit pas de
I’adoration languit. Nous autres qui
avons recu la vocation a ’'(Euvre,
nous sommes appelés a mener une
vie intense de travail et d’apostolat.
Notre journée est remplie du matin



au soir de multiples occupations : un
travail absorbant et exigeant, le souci
de la famille, la fréquentation de nos
amis. Nous faisons en sorte que
toutes ces activités soient ’occasion
d’une rencontre avec le Seigneur et
montrent bien qu’il est a ’origine,
dans le déroulement et au terme de
chacune d’entre elles. Nous
souhaitons qu’avec ’aide de Dieu
toutes nos actions et nos ceuvres
commencent toujours en lui et se
terminent en lui : Ut cuncta nostra
oratio et operatio a te semper
incipiat, et per te coepta finiatur.
Pour y arriver, nous réservons
chaque jour quelques moments a
nous asseoir devant le Seigneur et a
I’adorer ; nous voulons que rien ne
puisse nous distraire alors de la
contemplation, du regard et de
I’écoute attentive du Seigneur. «
Avant toute activité et toute
transformation du monde, il doit y
avoir ’adoration. Elle seule nous
rend véritablement libres ; elle seule



nous donne les critéres pour notre
action. Précisément dans un monde
ou les critéres d’orientation viennent
progressivement a manquer et ou
existe la menace que chacun fasse de
soi-méme son propre critére, il est
fondamental de souligner
I’adoration. [19] »

La foi conduit donc a adorer, a
anticiper ce que sera pour toujours
notre vie avec Dieu dans le ciel, a
vouloir réaliser ici, sur terre, ce que
les anges font au ciel en rendant
gloire a Dieu. La foi qui adore nous
amene a nous prosterner devant
Dieu et a désirer nous unir a lui. C’est
pourquoi la foi, qui est confiance et
adhésion a Dieu, culmine dans
I’adoration eucharistique. Tel est
aussi ’enseignement de Saint
Josémaria: Dieu notre Seigneur a
besoin que vous lui répétiez en le
recevant chaque matin : Seigneur, je
Crois que c’est toi, je crois que tu es
réellement caché sous les especes



sacramentelles ! Je t’adore, je t'aime !
Et lorsque vous lui rendrez visite
dans ’oratoire, dites-le lui de
nouveau : Seigneur, je crois que tu es
réellement présent ici. Je t’adore, je
t’aime ! Voila ce que veut dire avoir
de l’affection pour le Seigneur. De la
sorte, nous I’aimerons chaque jour
davantage. Ensuite, continuez de
I’aimer pendant la journée, en
considérant et en mettant en
pratique cette réflexion : je vais bien
finir les choses par amour pour
Jésus-Christ qui nous préside depuis
le Tabernacle [20]. Dés lors, on
comprend que Saint Josémaria
appelle le tabernacle Béthanie et
qu’il nous encourage a y pénétrer en
esprit [21]. Grace a la foi dans le
Seigneur présent dans I’hostie sainte,
nous pouvons pénétrer dans le
tabernacle et avoir un avant-gout de
la vision de Dieu. Cette attitude
d’adoration nous permet d’étre
attentif a lui jusqu’a en arriver a une
union d’amour qui se manifestera



dans toutes les activités de la
journée.

KKk

Un jour ou quelqu’un a annonceé a
Jésus que sa mere et ses parents
souhaitaient le voir, il répondit : Ma
mere et mes freres, ce sont ceux
qui écoutent la parole de Dieu et la
mettent en pratique [22]. La scéne
de Béthanie confirme cet
enseignement. L’écouter comme
Marie et accomplir ce qu’il dit
comme Marthe incarne la foi de ceux
qui appartiennent a la famille de
Dieu. Par I’écoute de la Parole et
I’effort de la mettre en pratique nous
serons des membres vivants de
l’Eglise et, avec la grace de Dieu, nous
atteindrons I’objectif : « Pour vivre,
croitre et persévérer jusqu’a la fin
dans la foi nous devons la nourrir
par la Parole de Dieu ; nous devons
implorer le Seigneur de I’augmenter
(cf.Mc9,24;Lc17,5;22,32);elle



doit “agir par la charité” (Ga 5, 6 ; cf.
Jc 2, 14-26), étre portée par
I’espérance (cf. Rm 15, 13) et étre
enracinée dans la foi de I’Eglise.[23] »
S’il nous arrive de penser que cela
est difficile ou de ne pas tres bien
savoir comment nous y prendre,
nous trouverons I’exemple et 'aide
de notre Mere Sainte Marie. Cest elle
qui a avec les plus d’attention écouté
la Parole de Dieu et qui, par son fiat,
I’a le plus fidélement mise en
pratique. Chez elle, a tout moment, la
foi a agi par la charité.

[1]. Cf. Lc 8, 40.
[2]. Lc 10, 38.

[3]. Cf. Catéchisme de I’Eglise
Catholique, n° 26.

[4]. Ibid., n° 163.



[5]. Ga 5, 6.

[6]. Benoit XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, 25 décembre 2005, n° 1.

[7]. Pape Frangois, Litt. enc. Lumen
fidei, 29 juin 2013, n° 18.

[8]. Lc 10, 40.
[9]. Jc 2, 17-18.

[10]. Cf. Conc. de Trente, De
iustificatione, ch. 10.

[11]. Catéchisme de I’Eglise
Catholique, n° 1815.

[12]. Saint Augustin, Enarrationes in
Psalmos, 32, 2, 9.

[13]. Cf. Chemin, n° 317 ; Sillon, n°
111 ; Forge, n° 155 ; Amis de Dieu, n°
198, etc.

[14]. Amis de Dieu, n° 222.

[15]. Lc 10, 41-42.



[16]. Lc 12, 30-31.
[17]. Lc 10, 39.
[18]. Amis de Dieu, n° 222.

[19]. Benoit XVI, Discours a la Curie
Romaine, 22 décembre 2005.

[20]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’'une réunion de famille, 4 avril
1970.

[21]. Cf. Chemin, n® 269 et 322.
[22]. Lc 8, 21.

[23]. Catéchisme de I’Eglise
Catholique, n° 162.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/exemple-de-
foi-8-marthe-et-marie/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/article/exemple-de-foi-8-marthe-et-marie/
https://opusdei.org/fr-lu/article/exemple-de-foi-8-marthe-et-marie/
https://opusdei.org/fr-lu/article/exemple-de-foi-8-marthe-et-marie/

	Exemple de foi (8) : Marthe et Marie

