
opusdei.org

Entretien avec le
vicaire auxiliaire : le
Pape François nous
invite à identifier
nos périphéries

Mgr Fernando Ocariz, dans une
interview à Zénit, évoque sa
nouvelle nomination
institutionnelle ainsi que son
livre « À propos de Dieu, de
l’Église et du monde »

16/03/2015



Mgr Fernando Ocáriz, né à Paris en
1944; consulteur de la Congrégation
pour la Doctrine de la Foi depuis
1986 et d'autres dicastères de la
Curie romaine, fut nommé vicaire
général de l'Opus Dei en 1994, et
vicaire auxiliaire, très récemment, en
décembre 2014.

Dans son ouvrage d'entretiens "Sobre
Dios, la Iglesia y el mundo" (en
italien, "La Chiesa, mondo
riconciliato") il nous livre sa pensée à
ce propos.

Physicien et théologien, auteur de
nombreuses études théologiques, il
aborde les thèmes les plus variés, du
travail, à la liberté, de
l'évangélisation, à la foi et la raison et
au rôle de la théologie.

L'agence ZENIT a réalisé une
interview sur son livre et sur sa
nomination en tant que vicaire
auxiliaire de l'Opus Dei.



Le 12 décembre dernier, Mgr
Xavier Echevarria vous a nommé
vicaire auxiliaire, investi des
pleins pouvoirs de gouvernement.
Qu'implique cette nomination ?

Les statuts que l'Église a accordés à
l'Opus Dei, promulgués par saint
Jean-Paul II avec la Constitution
Apostolique Ut sit, établissent que la
fonction du prélat est à vie. La norme
prévoit aussi la figure du vicaire
auxiliaire en tant qu'aide pour le
gouvernement de la prélature
lorsque les circonstances le
demandent. Mgr Echeverria a
considéré que c'était le moment de
mettre en pratique cette possibilité,
déjà prévue par le fondateur dans les
premiers statuts présentés au Saint-
Siège. Après avoir entendu les
instances qui l'aident dans son
gouvernement pastoral, il a décidé de
me nommer vicaire auxiliaire pour
que je partage le pouvoir exécutif
que le droit réserve au prélat.



Dieu merci, le nombre de
circonscriptions dépendant de la
prélature, et plus directement du
prélat, n'a fait que grandir. Tout ceci
a entraîné une croissance notoire du
travail de gouvernement. Aussi, Dieu
aidant, le vicaire auxiliaire et le
nouveau vicaire général vont-ils lui
prêter leur aide par un suivi direct
du travail. Cela permettra de rester
toujours très proche des personnes et
des institutions sociales, éducatives
qui bénéficient de l'assistance
pastorale de l'Opus Dei.

Dans votre travail quotidien avec
le prélat, quel type de coordination
mettez-vous en place?

Dans notre gouvernement, le travail
est collégial, chacun s'investissant
dans des affaires différentes. Cette
façon collégiale de travailler fut
établie dès le début de l'Opus Dei par
saint Josémaria. Pour ma part, je
demande tous les jours au Saint-



Esprit de m'aider à être un fidèle
collaborateur de Mgr Echevarria qui
sait communiquer tant d'optimisme
et tant de désirs de fidélité au Christ
dans l'Église.

Les fidèles et les coopérateurs de
l'Opus Dei appellent “ Père" le
Prélat. Comment cela se fait-il ?

En de nombreux pays, les fidèles
appellent le prêtre “père" ou “mon
père". C'est souvent aussi le cas pour
l'évêque. Saint Josémaria incarna
très intensément ce sens de la
paternité spirituelle. Sous le souffle
de l'Esprit Saint, ce vécu se transmet
à ses successeurs comme un legs
précieux. Je pense à la splendide
fidélité dans la continuité du
bienheureux Alvaro del Portillo,
premier successeur de saint
Josémaria. La paternité du prélat fait
que les fidèles de la prélature
éprouvent réellement cet amour
familial — l'Église est une famille—si



évident dans la physionomie
spirituelle de l'Opus Dei.

Dans les statuts de la prélature, les
mots “maître et père » évoquent la
fonction du prélat afin de souligner
que la tâche que l'Église confie au
prélat -tout comme à n'importe quel
pasteur à la tête d'une
circonscription ecclésiastique, un
diocèse, une prélature, etc- n'est pas
confinée à l'exercice du pouvoir de
gouvernement. Elle comprend aussi
la dimension extraordinairement
importante de la paternité vis-à-vis
de tous les fidèles, prêtres et laïcs,
qui lui sont confiés.

Quels sont les défis spécifiques
pour l'Opus Dei sous le pontificat
du pape François?

Le Saint-Père invite chacun de nous à
sortir de lui-même pour porter le
Christ aux périphéries, non
seulement géographiques mais
existentielles aussi: celles du péché,



de la souffrance, de l'injustice, de
l'ignorance, de nous-mêmes, qui nous
savons tous pécheurs. Cette
invitation nous interpelle : quelles
sont mes périphéries ?

Les personnes de l'Opus Dei, comme
tant d'autres fidèles dans l'Église,
témoignent de leur foi dans la vie
quotidienne : au foyer, au travail,
dans leurs relations sociales. Saint
Josémaria assurait « qu'il y a quelque
chose de divin, caché dans les
situations les plus communes, que
chacun est sensé découvrir.

Ce quelque chose de saint est à
déceler aussi aux périphéries de
notre vie personnelle : en soulageant
la souffrance de celui qui est près de
nous ; en luttant contre l'injustice
grâce à notre travail bien fait, en
éliminant la misère par notre
service, en réparant avec notre
prière, dans une certaine mesure, le
mal provoqué par le péché. C'est à



travers ces défis de la vie ordinaire,
que nous souhaitons, dans l'Opus
Dei, seconder l'exemple et les
initiatives du Saint-Père.

Par exemple?

Eh bien, en tâchant d'accorder à
chacun le temps dont il a besoin, en
priant pour les chrétiens persécutés,
en faisant aimer de plus en plus le
sacrement de Pénitence, en nous
souciant des migrants qui perdent
leur vie dans la Méditerranée, en
dialoguant avec ceux qui ne
partagent pas nos points de vie, ou
notre foi.

Qu'a souhaité Mgr Echevarria en
proclamant une année mariale
pour les fidèles et les coopérateurs
de l'Opus Dei?

C'est une année qui va dans la droite
ligne de la dévotion mariale du Saint-
Père et de son désir de proximité
avec les familles. Il s'agit de déposer



entre les mains de la Sainte Vierge
les nécessités de l'Église et de
l'humanité, tout spécialement celles
des familles.

Le bonheur des êtres humains se
forge dans la famille. Aussi, Mgr
Echevarría nous encourage-t-il à
prier ensemble, à la maison, la Mère
de Dieu, en disant si possible
ensemble notre chapelet, ou
l'Angélus. Notre Mère Sainte Marie
nous attache alors tendrement à Dieu
et aux autres.

Dans votre livre “Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo" on trouve très
souvent les concepts de liberté, de
tolérance et de convictions
personnelles. Comment le chrétien
d'aujourd'hui peut-il arriver bien
agencer ces valeurs ?

Dans un climat relativiste dominant,
le soupçon de l'intolérance plane
logiquement sur ceux qui ont des
convictions solides. Le relativisme,



principalement dans notre culture
occidentale, cache une crise de la
raison. Celle-ci a renié sa propre
nature qui tend à essayer de
connaître la vérité et le sens de
l'existence. Or cela conduit
facilement à un comportement
égoïste.

Par ailleurs, la notion de tolérance
est souvent prise pour l'équivalent
du respect des avis et des
agissements différents des nôtres.
Dans un contexte relativiste, la
tolérance est synonyme
d'indifférence et c'est là où elle
coïncide avec l'idée de liberté,
entendue elle aussi comme
indifférence. En revanche, dans son
sens originel, le verbe tolérer veut
dire ne pas s'opposer à un mal
reconnu comme tel et que l'on
pourrait empêcher, afin d'éviter un
mal plus grand. L'harmonie qui
devrait exister entre la liberté, la
tolérance et les convictions



personnelles requiert le souci du
bien commun. La culture
individualiste a tendance à l'ignorer.
Je pense qu'il faudrait remettre le
concept de bien commun au cœur du
débat public.

Vous traitez de l'espérance
chrétienne or ce sujet n'est
souvent pas de mise aujourd'hui.
En quoi est-il intéressant de parler
de cette vertu ?

L'espérance chrétienne n'est pas
qu'une simple consolation, voire une
anesthésie. Certes, elle nous renvoie
à notre ultime destinée. Nous savons
que nous n'avons pas ici-bas de
demeure permanente. Saint Paul
place l'espérance en ce qui nous est
réservé au ciel. Dans le même temps,
notre espérance tient à la vie
présente, elle est ce petit espoir de
chaque jour que notre prière et les
sacrements renforcent. Ce sont les
traces de Jésus-Christ, dont parlait



saint Josémaria, sur ce chemin qui
nous conduit au bonheur éternel.

Quel rôle peut jouer l'espérance dans
des situations aussi complexes que le
chômage, la crise de la foi et de la
culture ?

L'espérance chrétienne éclaire les
aspects multiples de la vie
personnelle et sociale tout autant que
les difficultés auxquelles vous faites
allusion. Elle éclaire la vérité et le
sens des choses de sa lumière. Elle ne
garantit pas le résultat financier ni le
retournement ou le changement
culturel, mais elle nous encourage à
faire tout notre possible pour
résoudre les problèmes. Elle émane
de la chaleur de la charité. Nous
sommes bien conscients que
l'histoire n'atteindra jamais le terme
définitif de la plénitude immanente.
L'homme libre est donc toujours
dans une indétermination ouverte
aussi bien à la réussite qu'à l'échec.



Ceci dit, c'est bien la force de l'amour
de Jésus-Christ qui va sauver le
monde et non pas la nôtre.

Vous accordez dans votre livre une
grande place au rôle de la femme
dans le monde. Qu'est-ce que
l'Opus Dei apporte à la promotion
de la femme dans la société ?

Le message de saint Josémaria
encourage la femme à être
activement présente dans le domaine
de la science, de l'art, du journalisme,
de l'entreprise, de la politique, de
l'action sociale, à tous les niveaux de
l'espace public. Les femmes de l'Opus
Dei profitent de la même formation
spirituelle et théologique que les
hommes. C'est la raison pour laquelle
le prélat et ses vicaires disposent de
deux instances de consultation, l'une
composé de femmes, l'autre,
d'hommes. Pour ce qui est de la
promotion de la femme, il y a de
nombreuses initiatives dans le



monde : des crèches, des
établissements scolaires, des
universités, des centres de formation
professionnelle dans des zones les
plus reculées et socialement
délaissées.

Qu'en est-il de la femme au foyer?

La beauté du message sur la
sanctification de la vie ordinaire a
entraîné tout naturellement une
revalorisation des métiers
concernant le travail au foyer et au
service de la personne. C'est beau car
il est vrai que la maison, le foyer, est
le lieu où toute femme, tout homme
reprend ses forces. Tout chrétien est
la demeure de Dieu, un temple
vivant. L'Église est un foyer où les
mains de Dieu nous couvrent,
comme un toit à Ciel ouvert.

Dans la prélature, certaines femmes
choisissent de se dédier



professionnellement à l'organisation
domestique des centres . Elles sont

un point de référence pour toutes les
personnes qui s'approchent des

apostolats de l'Opus Dei: leur
exemple et leur engagement
humanisent nos

vies. Elles nous montrent comment
sanctifier le quotidien: elles nous

apprennent à aimer, comme seule
une mère peut le faire.

C'est Jean-Paul II qui a le mieux
défini le rôle des femmes qui, « 
témoins des valeurs essentielles qui ne
peuvent se percevoir qu'avec les yeux
du cœur, sont les sentinelles
authentiques de l'invisible ».



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/entretien-avec-
le-vicaire-auxiliaire-le-pape-francois-

nous-invite-a-identifier-nos-peripheries/
(10/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/entretien-avec-le-vicaire-auxiliaire-le-pape-francois-nous-invite-a-identifier-nos-peripheries/
https://opusdei.org/fr-lu/article/entretien-avec-le-vicaire-auxiliaire-le-pape-francois-nous-invite-a-identifier-nos-peripheries/
https://opusdei.org/fr-lu/article/entretien-avec-le-vicaire-auxiliaire-le-pape-francois-nous-invite-a-identifier-nos-peripheries/
https://opusdei.org/fr-lu/article/entretien-avec-le-vicaire-auxiliaire-le-pape-francois-nous-invite-a-identifier-nos-peripheries/

	Entretien avec le vicaire auxiliaire : le Pape François nous invite à identifier nos périphéries

