
opusdei.org

En route vers le
Centenaire (5) : Le
travail, entre
création et
rédemption

Cinquième article de la série «
En route vers le centenaire ».
Outre la coopération au plan
divin de la création, le travail
participe également à la
rédemption : assumé par le
Christ, il peut être un moyen de
sanctification et de
transformation du monde
lorsqu'il est vécu dans la charité
et dans un esprit sacerdotal. Le
travail quotidien devient ainsi



une offrande eucharistique et
un chemin vers Dieu.

21/07/2025

Créés à l'image et à la ressemblance
de Dieu, les hommes et les femmes
sont appelés à collaborer librement
au projet du Créateur. Cette liberté,
cependant, a été mise à l'épreuve dès
les origines et a succombé à l'orgueil
et à l'égoïsme. Depuis lors, elle
continue d'être brisée par le péché
tout au long de l'histoire. Ce que le
péché divise, dégrade et blesse doit
être réconcilié, élevé et guéri. Le
mystère de l'humanité du Verbe, qui
était à l'origine même du projet
créateur de Dieu, vient à notre
rencontre dans l'histoire du salut
comme un don de la miséricorde et
un mystère de mort et de
résurrection.



Le travail humain participe aux deux
dimensions du plan salvifique
unique de Dieu. L'article précédent a
mis en lumière la première : par leur
travail, les êtres humains coopèrent
avec le dessein de Dieu pour amener
la création à sa plénitude. La triste
expérience du péché et les blessures
infligées à notre condition humaine
nous invitent maintenant à
considérer la deuxième dimension :
comment le travail peut être intégré
dans le plan du salut.

Activité rachetée et rédemptrice

Le Fils de Dieu, en se faisant homme,
a racheté tout ce qu'il a assumé (cf.
Léon Ier, Lettre à Flavien, DH 293). Il
a voulu partager l'expérience du
travail et de la vie ordinaire, en
faisant en sorte que l'activité
humaine non seulement collabore au
projet créateur de Dieu, mais
participe aussi à l'œuvre de la
rédemption. En effet, puisqu'il s'agit



d'un projet unique qui tend vers une
création renouvelée, avec leur liberté
rachetée par le Christ, l'homme et la
femme conduisent la création vers
une plénitude qui implique aussi de
réconcilier ce qui est divisé, de
réordonner ce qui est dispersé, de
guérir ce qui est blessé. Les
conséquences du péché sur le travail
humain, en effet, ne se limitent pas
au labeur et à la sueur (cf. Gn 3,
17-19) ; le péché peut aussi déformer
le sens du travail, en le transformant
en un instrument d'égoïsme et
d'orgueil, d'exploitation et de
violence. Cependant, puisque le
travail a été assumé et racheté par
Jésus-Christ, nous pouvons
également parler ici, comme l'Église
le chante dans l’Exultet de Pâques,
d'une felix culpa : la capacité de
participer à l'œuvre du salut confère
au travail humain une dignité et une
valeur encore plus grandes.



La constitution Gaudium et spes du
Concile Vatican II observe avec
réalisme que l'activité humaine,
constamment menacée par l'orgueil
et l'amour désordonné de soi, a
besoin d'être purifiée et guérie par la
croix et la résurrection de Jésus-
Christ (cf. no 37). Immédiatement
après, le document consacre un long
et profond développement à montrer
comment l'activité humaine est
élevée et perfectionnée dans le
mystère pascal. À partir de l'exemple
de la vie de Jésus, nous comprenons
que la charité, qui conduit l'homme à
la sainteté, est aussi la loi
fondamentale de la transformation
du monde (cf.no 38). Le travail
racheté, en tant que travail dans le
Christ, informé par le service et la
charité, devient alors capable de
renouveler le monde pour l'amener à
Dieu purifié et guéri. Le Concile
souligne en outre la valeur des
petites choses faites par amour : la
loi de l'amour, qui construit la



fraternité et transforme les milieux,
les relations et le travail, « ne doit
pas seulement s’exercer dans des
actions d’éclat, mais, et avant tout,
dans le quotidien de la vie » (ibid.).

La prédication de saint Josémaria sur
le travail, commencée avant le
Concile, se situe dans cette même
perspective. C'est la charité de Jésus-
Christ et la grâce de son mystère
pascal qui donnent au travail une
valeur salvatrice et en font l'œuvre de
Dieu. C'est l'amour qui sauve, qui
donne de la grandeur à ce qui semble
petit :

« Car, accompli de la sorte, ce travail
humain, pour humble et
insignifiante que paraisse la tâche,
contribue à ordonner
chrétiennement les réalités
temporelles – à manifester leur
dimension divine – et il est assumé et
intégré par et dans l’œuvre
prodigieuse de la création et de la



rédemption du monde. Le travail est
ainsi élevé à l’ordre de la grâce, il est
sanctifié, devient œuvre de Dieu, 
operatio Dei, opus Dei.
» (Entretiens, no 10).

Dans un texte publié dans Forge, le
fondateur de l'Œuvre décrit le travail
comme une activité rachetée et
rédemptrice :

« Les occupations professionnelles –
le travail au foyer est lui aussi une
profession de première importance –
témoignent de la dignité de la
personne humaine, en nous donnant
l’occasion de développer notre
personnalité, d’être unis aux autres,
d’avoir des revenus, de contribuer au
mieux-être de la société dans laquelle
nous vivons, et de faire progresser
l’humanité tout entière…— Pour un
chrétien, ces perspectives se
prolongent et s’élargissent davantage
encore, parce que le travail, qui a été
assumé par le Christ comme une



réalité rachetée et rédemptrice,
devient un moyen et un chemin de
sainteté, une tâche précise
sanctifiable et sanctifiante » (Forge,
no 702).

Une œuvre divine

Lorsqu'il parlait de la mission de
l'Opus Dei et de ce qu'impliquait la
vocation à ce chemin ecclésial, saint
Josémaria présentait le travail
humain comme une œuvre 
divine :une activité qui ne se limite
pas au seul niveau de la nature, mais
qui implique aussi le niveau de la
grâce. La vocation à l'Opus Dei est
donc un appel à diviniser les activités
terrestres, à ouvrir les chemins divins
de la terre, à changer en or, comme
le roi Midas, ce qui semble être d'une
matière moins noble ou moins
précieuse (cf. Amis de Dieu, no 308).
Mais il est clair que ce n'est pas
l'homme qui divinise l'humain : c'est
Dieu lui-même, par sa grâce, qui rend



notre action rédemptrice. D'où la
nécessité de travailler dans le Christ,
en tant que fils de Dieu, en
participant à la mission du Verbe
incarné dans l'histoire. C'est ainsi
que saint Josémaria s'adressait à ses
fils et filles spirituels :

« En travaillant, vous ne faites pas
une tâche purement humaine, car
l'esprit de l'Opus Dei est que vous en
fassiez une œuvre divine. Avec la
grâce de Dieu, vous donnez à votre
travail professionnel au milieu du
monde son sens le plus profond et le
plus complet, en l'orientant vers le
salut des âmes, en le mettant en
relation avec la mission rédemptrice
du Christ » (Lettre14, no 20).

Une partie importante de la lumière
fondationnelle que saint Josémaria a
reçue et qu'il a transmise à ceux qui
l'ont suivi, a été la conviction qu'un
grand nombre d'hommes et de
femmes sont appelés, en vertu de



leur Baptême, à se sanctifier sans
quitter les lieux et les contextes
habituels de leur vie. Leur mission
est d'élever les activités ordinaires à
l'ordre de la grâce :

« Nous n’avons pas été créés par le
Seigneur pour bâtir ici une cité
définitive (Cf. Hb 13,14), car “ce
monde est le chemin vers un autre
monde, qui est demeure sans
chagrin” (Jorge Manrique, Coplas, V).
Cependant nous, les enfants de Dieu,
nous ne devons pas nous
désintéresser des activités
humaines : Dieu nous y a placés pour
les sanctifier, pour les imprégner de
notre foi bénie, la seule qui amène la
vraie paix et la joie authentique aux
âmes et aux différents milieux du
monde. Voici quelle a été ma
prédication constante depuis 1928 : il
est urgent de christianiser la société
et d’imprégner de sens surnaturel
toutes les couches de cette humanité
que nous formons, afin que, les uns



et les autres, nous nous efforcions
d’élever à l’ordre de la grâce nos
tâches quotidiennes, notre
profession, notre métier. Ainsi,
toutes les occupations humaines
s’éclairent d’une espérance nouvelle,
qui transcende le temps et la fugacité
de ce monde » (Amis de Dieu, no 210).

Réconcilier le monde avec Dieu

Comme on peut le déduire des écrits
du fondateur de l'Opus Dei, le travail
et les activités séculières des
chrétiens sont des moyens par
lesquels la rédemption s'étend au
monde entier. Grâce à eux, la grâce
atteint les plis les plus cachés des
activités humaines, même dans ces
réalités que nous avons souvent
tendance à considérer comme
purement profanes :

« Christianiser de l’intérieur le
monde entier, lui montrer que Jésus-
Christ a racheté toute l’humanité,



telle est la mission du chrétien
» (Entretiens, no 112).

« Le Christ est monté au ciel, mais il a
conféré à tout ce qui est honnête et
humain la possibilité concrète d’être
racheté » (Quand le Christ passe, no

120).

« Parce qu’il est homme, le chrétien
vit de plain-pied dans le monde. S’il
laisse le Christ régner en son cœur, il
retrouvera la plénitude de l’efficacité
salvatrice du Seigneur dans toutes
ses activités humaines. Peu importe
que cette activité soit prestigieuse ou
modeste, comme on dit ; car ce qui
est prestigieux pour les hommes peut
être modeste aux yeux de Dieu, et ce
que nous appelons humble ou
modeste peut confiner aux sommets
de la sainteté et du service chrétien
» (Quand le Christ passe, no 183).

Affirmer que le travail participe à
l'œuvre de la rédemption revient à
dire que les hommes et les femmes



qui travaillent coopèrent, dans le
Christ, au salut du monde. Par le
travail bien fait, réalisé dans un
esprit de service et par amour du
prochain, chaque baptisé contribue à
guérir les blessures du péché, à
rendre la société plus humaine et à
rendre à la création sa beauté
originelle. Cette idée est récurrente
dans les écrits de saint Josémaria, où
les verbes " réconcilier " et "
réordonner " sont fréquemment
utilisés comme synonymes du verbe
" racheter ", souvent dans le contexte
de l'instauration du Royaume du
Christ :

« Le Seigneur nous appelle pour que
nous nous approchions de lui, en
désirant être comme lui. Chercher à
imiter Dieu, comme des enfants bien
aimés (cf. Eph 5,1), lorsque nous
collaborons, humblement, mais avec
ferveur, à la divine résolution de
réunir ce qui était brisé, de sauver ce
qui était perdu, de ramener l’ordre là



où régnait le désordre de l’homme
pécheur, de guider vers son vrai but
ce qui s’égarait, de rétablir la divine
harmonie de toute la création
» (Quand le Christ passe, no 65).

« Le Christ Notre Seigneur a été
crucifié et, du haut de la Croix, il a
racheté le monde en rétablissant la
paix entre Dieu et les hommes. Jésus-
Christ se souvient de tous : et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum (Jn 12,32), si vous me
placez au sommet de toutes les
activités terrestres, c’est-à-dire si
vous êtes mes témoins lorsque vous
accomplissez votre devoir de chaque
instant, grand ou petit, alors
j’attirerai tout à moi, omnia traham
ad meipsum, et mon royaume parmi
vous deviendra une réalité ! » (Quand
le Christ passe, no 183).

Les enseignements du fondateur de
l'Opus Dei sur la valeur rédemptrice
du travail s'insèrent naturellement



dans deux grandes perspectives
théologiques que le Magistère de
l'Église et la liturgie ont reprises et
explicitées : le peuple chrétien, en
vertu du Baptême, est un peuple
sacerdotal ; et le travail humain
possède une dimension eucharistique.

Travailler avec une âme
sacerdotale

La participation des fidèles chrétiens
à l'œuvre de la rédemption se réalise
à travers le sacerdoce commun, que
tous reçoivent au Baptême. Dans le
Nouveau Testament, saint Pierre et
saint Paul parlent d'un culte spirituel
que les croyants rendent à Dieu par
toute leur vie (cf. 1 P 2,5 ; Rm 12,1).
Dans le deuxième chapitre de Lumen
gentium, les Pères du Concile ont
choisi de parler du peuple de Dieu
comme d'un peuple sacerdotal,
actualisant ainsi la doctrine du
sacerdoce commun des fidèles : « Les
baptisés, en effet, par la régénération



et l’onction du Saint-Esprit, sont
consacrés pour être une demeure
spirituelle et un sacerdoce saint, de
façon à offrir, par toutes les activités
du chrétien, autant d’hosties
spirituelles, en proclamant les
merveilles de celui qui, des ténèbres,
les a appelés à son admirable
lumière » (Lumen gentium, no 10).

Lors de la consécration d'un autel en
1975, saint Josémaria a affirmé que
le corps même des chrétiens et les
activités qu'ils mènent deviennent un
autel :

« Chaque fois que je consacre un
autel, j'essaie d'en tirer des
conséquences personnelles :
regardez ce que l'on a fait d'un autel
pour le consacrer à Dieu. D'abord,
l'oindre. Vous et moi avons été oints
lorsque nous avons été faits
chrétiens : sur la poitrine, sur le dos,
avec de l'huile sainte. Nous avons
également été oints le jour de notre



confirmation. On a oint nos mains de
prêtres. Et j'espère, avec la grâce du
Seigneur, qu'on nous oindra le jour
de l'Extrême-onction qui ne nous fait
pas peur. Quelle joie de se sentir oint
du jour de notre naissance au jour de
notre mort ! Se sentir l'autel de Dieu,
la chose de Dieu, le lieu où Dieu fait
son sacrifice, le sacrifice éternel
selon l'ordre de Melchisédech » (AGP,
P01 1975, p. 824, cité par A. Vázquez
de Prada, El fundador del Opus Dei,
vol. III, Rialp, Madrid 2003, p. 762).

Pour le fondateur, la sanctification
du travail et le sacerdoce commun
des fidèles étaient deux dimensions
inséparables d'une même réalité.
Saint Josémaria nous exhortait
souvent à vivre avec une âme
sacerdotale, expression qu'il associait
souvent à la nécessité d'agir avec une
mentalité laïque. Il soulignait ainsi
que l'exercice du sacerdoce commun
ne se limitait pas à une série de
pratiques religieuses, mais se



réalisait surtout à travers
l'engagement dans des activités
temporelles, propres aux fidèles laïcs
en raison de leur vocation séculière
(cf. Lettre 25, no 3 ; Lettre 10, no 1 ; cf.
aussi Forge, no 369,Entretiens, no 117).

Les chrétiens manifestent leur âme
sacerdotale non seulement par la
prière, les pratiques spirituelles ou
les œuvres apostoliques, ni
seulement en offrant patiemment les
difficultés quotidiennes. Pour saint
Josémaria, les domaines privilégiés
de l'exercice du sacerdoce commun
sont le travail et les occupations
ordinaires, celles qui remplissent la
journée de ceux qui vivent au milieu
du monde. Il enseignait que la table
de travail est comme un autel, et il
ajoutait que le lit conjugal d'un
couple marié est aussi un autel,
soulignant ainsi que le travail dont il
parlait incluait, au sens large, toute
la vie ordinaire et les devoirs d'état.
Pour tout chrétien, a-t-il dit, le travail



présente des analogies avec la
célébration de la Sainte Messe : une
Messe qui dure toute la journée.

« Le servir non seulement à l'autel,
mais dans le monde entier qui est un
autel pour nous. Toutes les œuvres
des hommes se font comme sur un
autel, et chacun de vous, dans cette
union d'âmes contemplatives qu'est
votre journée, dit en quelque sorte sa
messe qui dure vingt-quatre heures,
dans l'attente de la messe suivante,
qui durera encore vingt-quatre
heures, et ainsi de suite jusqu'à la fin
de notre vie » (Notes tirées d'une
méditation, 19-III-1968. Cité dans J.
Echevarria,Vivir la Santa Misa, Rialp,
Madrid 2010, p. 17).

Toutes les activités terrestres dans
lesquelles le fidèle exerce les vertus
chrétiennes – le soin de la famille, le
témoignage dans la vie sociale, le
repos et les loisirs vécus avec un sens
chrétien – se rejoignent, en effet,



dans cette messe dont parlait saint
Josémaria. Néanmoins, l'exercice du
travail, qu'il soit intellectuel ou
manuel, semble occuper une place
privilégiée. Lors d'une réunion de
famille en Amérique latine, il faisait
remarquer qu'un chirurgien,
lorsqu'il met sa blouse avant d'entrer
dans la salle d'opération, peut
contempler ce geste comme s'il
revêtait les ornements à la façon
d’un prêtre qui se prépare à célébrer
l'Eucharistie. De même, un petit
crucifix sur la table de travail, à côté
des livres, peut nous rappeler qu'une
heure d'étude, pour un apôtre
moderne, est une heure de prière.
L'effort intellectuel et l'engagement,
lorsqu'ils sont orientés vers le service
des autres et du bien commun,
deviennent ainsi une offrande
agréable à Dieu (cf. Chemin, nos 277,
302, 335).

La dimension eucharistique du
travail



Dans la prédication de saint
Josémaria sur la sanctification des
activités terrestres, l'exhortation à
travailler avec une âme sacerdotale
est liée à la perspective théologique
qui reconnaît la profonde dimension
eucharistique du travail. La tradition
chrétienne de tous les temps exprime
implicitement cette perspective
lorsqu'elle parle de l'offrande du
travail, une coutume profondément
enracinée dans la vie de nombreux
chrétiens. Dans ce sens, le travail est
un sacrifice offert à Dieu. Mais en
quoi consiste exactement cette
offrande ? S'agit-il simplement
d'élever vers Dieu l'effort et le
sacrifice que représente le travail,
comme s'il s'agissait d'une forme de
prière ?

En réalité, la dimension
eucharistique du travail va au-delà
des circonstances extérieures –
comme les difficultés – ou des
sentiments intérieurs – comme le



sacrifice ou l'effort. Le travail est une
offrande eucharistique parce qu'il 
transforme la matière du monde et la
consacre à Dieu. De même que, dans
la Sainte Messe, le pain et le vin sont
transformés en corps et en sang du
Christ, le travail chrétien opère lui
aussi une transformation : celle du
monde, en le rendant plus conforme
aux desseins de Dieu. Travailler
chrétiennement, c'est donner aux
activités humaines une forme
nouvelle, celle de la charité du Christ.
Par le travail, le chrétien peut 
transformeret donc consacrer ce qui
passe par ses mains (cf. Lumen
gentium, no 34). Ainsi, celui qui
travaille peut apporter la vérité là où
il y a le mensonge, la confiance là où
il y a la méfiance, l'amour là où il y a
l'inimitié, les biens là où règne la
pauvreté, l'unité là où il y a la
division, et la guérison là où il y a la
maladie, tant physique que
spirituelle.



La dimension eucharistique du
travail est particulièrement évidente
dans la liturgie de la Sainte Messe,
que l'Église célèbre en suivant
fidèlement les paroles et les gestes de
Jésus. Contrairement à l'ancienne
alliance, sur l'autel de laquelle on
offrait des fruits tirés directement de
la terre ou des animaux du troupeau,
sur l'autel chrétien sont présentés le
pain et le vin. Ce ne sont pas des
produits tout faits de la nature, mais
ils nécessitent l'intervention du
travail humain pour être élaborés.
C'est ce qu'exprime le rite de
l'offertoire dans les prières du missel
réformé après le Concile Vatican II,
en décrivant le pain et le vin comme
« fruit de la terre et du travail des
hommes » et « fruit de la vigne et du
travail des hommes ».

De manière étonnante, le travail
humain est ainsi intégré à l'acte
suprême de la rédemption – le
sacrifice du Calvaire –- qui est rendu



présent de manière non sanglante
dans chaque célébration
eucharistique. Le travail d'un
médecin et d'une professeure, d'un
informaticien et d'une infirmière,
d'un ouvrier et d'une actrice de
théâtre, le travail d'une artiste et
d'un ingénieur, d'un cuisinier et
d'une femme d'affaires, d'un avocat
ou d'un homme politique, le soin
qu'un père et une mère apportent à
la formation de leurs enfants, ainsi
que les innombrables autres travaux,
humbles ou remarquables, qui
constituent l'immense variété des
activités humaines honnêtes, ont
tous leur place sur cet autel. Tous
peuvent être offerts avec le travail
qui a rendu possible le pain et le vin,
participant ainsi au mystère
rédempteur du Christ. Comme le
rappelait saint Josémaria : « Quand il
est offert au Seigneur, tout travail,
même le plus caché, même le plus
insignifiant, a la force de la vie de
Dieu ! » (Forge, no 49).



Dans la vie du fondateur de l'Opus
Dei, il y a un moment
particulièrement significatif où son
enseignement sur la dimension
eucharistique du travail a été saisi
dans une image éloquente. Il s'agit de
la célébration de la Sainte Messe sur
le campus de l'Université de Navarre,
à Pampelune, le 8 octobre 1967 :

« Réfléchissez un instant sur ce cadre
qui entoure notre Eucharistie, notre
action de grâces : nous voici dans un
temple singulier ; il a pour nef,
pourrait-on dire, le campus
universitaire ; pour retable, la
bibliothèque de l’université ; là-bas,
des machines élèvent de nouveaux
édifices, et là-haut, le ciel de
Navarre… Cette énumération ne vous
confirme-t-elle pas, d’une manière
tangible et inoubliable, que le
véritable champ de notre existence
chrétienne, est la vie ordinaire ? Là
où sont vos frères les hommes, mes
enfants, là où sont vos aspirations,



votre travail, vos amours, là se
trouve le lieu de votre rencontre
quotidienne avec le Christ. C’est au
milieu des choses les plus matérielles
de la terre que nous devons nous
sanctifier, en servant Dieu et tous les
hommes » (Entretiens, n. no 113).

Après cette explication théologique
de la participation du travail humain
à l'œuvre de la création et de la
rédemption, nous reprendrons et
commenterons, dans les articles
suivants, d'autres enseignements de
saint Josémaria. Nous verrons
comment le travail humain, les
activités ordinaires et la vocation à
l'Opus Dei s'éclairent mutuellement,
délimitant une manière spécifique de
participer à la mission du Verbe
Incarné : comme fils dans le Fils.



Cette série est coordonnée par le
professeur Giuseppe Tanzella-Nitti.
D'autres contributeurs, dont certains
sont professeurs à l'Université
Pontificale de la Sainte-Croix (Rome),
y participent.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/en-route-vers-
le-centenaire-5-le-travail-entre-creation-

et-redemption/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/fr-lu/article/en-route-vers-le-centenaire-5-le-travail-entre-creation-et-redemption/
https://opusdei.org/fr-lu/article/en-route-vers-le-centenaire-5-le-travail-entre-creation-et-redemption/
https://opusdei.org/fr-lu/article/en-route-vers-le-centenaire-5-le-travail-entre-creation-et-redemption/
https://opusdei.org/fr-lu/article/en-route-vers-le-centenaire-5-le-travail-entre-creation-et-redemption/

	En route vers le Centenaire (5) : Le travail, entre création et rédemption

