
opusdei.org

En la fête de
l’Épiphanie du
Seigneur

"En l'Épiphanie du Seigneur" est
l'homélie de saint Josémaria le
6 janvier 1956, publiée dans le
livre Quand le Christ passe.

05/01/2024

En l'Épiphanie du Seigneur est
l'homélie de saint Josémaria le 6
janvier 1956, publiée dans le livre 
Quand le Christ passe.

J'ai pu contempler récemment un
bas-relief en marbre qui représentait

https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/en-l-epiphanie-du-seigneur/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/en-l-epiphanie-du-seigneur/


l'adoration de l'Enfant-Dieu par les
Mages. Autour de la scène, quatre
anges tenaient chacun un objet
symbolique: un diadème, le monde
couronné par la croix, une épée, un
sceptre. C'est sous cette forme
artistique, faisant appel à des signes
connus, que l'on avait représenté
l'événement que nous commémorons
aujourd'hui: quelques sages — la
tradition dit qu'ils étaient rois — se
prosternant devant un enfant, après
avoir demandé à Jérusalem: “ Où est
le roi des juifs, qui vient de naître ?.

Et pour moi, une telle question
m'incite maintenant à contempler
Jésus, couché dans une crèche dans
un lieu réservé aux bêtes. Où est,
Seigneur, ta royauté: le diadème,
l'épée, le sceptre ? Ils lui
appartiennent, et Il n'en veut pas, Il
règne, enveloppé dans des langes.
C'est un roi fragile, qui se montre à
nous sans défense: c'est un petit
enfant. Comment ne pas rappeler ces



paroles de l'apôtre: Il s'anéantit Lui-
même, en prenant la forme d'un
esclave ?.

Notre Seigneur s'est incarné, pour
nous manifester la volonté du Père.
Et voici que, dès sa naissance, Il nous
instruit. Jésus-Christ nous cherche —
et son appel est un appel à la sainteté
— pour achever, avec Lui, la
Rédemption. Considérez son premier
enseignement: nous devons être
corédempteurs, en recherchant la
victoire, non pas sur notre prochain,
mais sur nous-mêmes. Comme le
Christ, nous avons besoin de nous
anéantir, de nous sentir serviteurs
des autres, pour les conduire jusqu'à
Dieu.

Où est le roi ? Jésus ne désire-t-il pas
régner, avant tout, sur les coeurs, sur
ton coeur ? C'est pourquoi Il se fait
enfant. Qui n'aimerait pas un petit
être ? Où est le Roi ? Où est le Christ
que l'Esprit Saint cherche à —former



dans notre âme ? Il ne peut être dans
l'orgueil qui nous sépare de Dieu. Il
ne peut être dans le manque de
charité qui nous isole. Le Christ ne
peut y être, car là, l'homme reste
seul.

Aux pieds de Jésus Enfant, en ce jour
de l'Epiphanie, devant un Roi
dépourvu des signes extérieurs de la
royauté, vous pouvez dire: Seigneur,
supprime de ma vie l'orgueil; brise
mon amour-propre, cette volonté de
m'affirmer moi-même et de
m'imposer aux autres. Fais que le
fond de ma personnalité soit de
m'identifier à Toi.

Le but n'est pas facile: nous identifier
au Christ. Mais il n'est pas non plus
difficile, si nous vivons comme le
Seigneur nous l'a appris: si nous
avons recours tous les jours à la
Parole, si nous imprégnons notre vie
de la réalité sacramentelle —
l'Eucharistie qu'Il nous a laissée



comme aliment, car le chemin du
chrétien invite à la marche, comme
le rappelle une vieille chanson de
mon pays. Dieu nous a appelés d'une
manière claire et sans équivoque.
Comme les Rois Mages, nous avons
découvert une étoile, lumière et
chemin, dans le ciel de notre âme.

Nous avons vu son etoile en Orient et
nous sommes venus l'adorer. Notre
expérience est la même. Nous aussi,
nous avons remarqué que, peu à peu,
une nouvelle lueur s'allumait dans
notre âme: le désir d'être pleinement
chrétiens; si vous me permettez
l'expression, le souci de prendre Dieu
au sérieux. Si chacun de nous se
mettait maintenant à raconter à
haute voix l'histoire intime de sa
vocation surnaturelle, nous
conclurions, nous autres, que tout
ceci était divin. Remercions Dieu le
Père, Dieu le Fils, Dieu le Saint-Esprit,
et Sainte Marie, par laquelle nous
parviennent toutes les bénédictions



du ciel, de ce don qui, avec celui de la
foi, est le plus grand que le Seigneur
puisse accorder à une créature: la
ferme détermination d'atteindre la
plénitude de la charité, en étant
convaincu que la sainteté au milieu
des tâches professionnelles et
sociales est non seulement possible,
mais nécessaire.

Avec quelle délicatesse le Seigneur
nous invite!

Il s'exprime au moyen de paroles
humaines, comme un amoureux: je
t'ai appelé par ton nom... tu es à moi.
Dieu, qui est la beauté, la grandeur,
la sagesse, nous annonce que nous
sommes siens, que nous avons été
choisis comme terme de son amour
infini. Quelle vie de foi il faut avoir
pour ne pas dénaturer cette
merveille que la Providence divine
met entre nos mains! Une foi comme
celle des Rois Mages: la conviction
que ni le désert, ni les tempêtes, ni la



tranquillité des oasis ne nous
empêcheront de parvenir à ce
Bethléem éternel qu'est la vie
définitive avec Dieu.

Un chemin de foi est un chemin de
sacrifices. La vocation chrétienne ne
nous change pas de place, mais elle
exige que nous abandonnions tout ce
qui entrave la volonté de Dieu. La
lumière qui s'allume n'est qu'un
commencement; nous devons la
suivre si nous désirons que cette
clarté soit étoile, puis soleil. Quand
les Mages étaient en Perse — écrit
saint Jean Chrysostome — ils ne
voyaient qu'une étoile; mais, quand
ils ont abandonne leur patrie, ils ont
vu le soleil de la justice lui-même. On
peut dire qu'ils n'auraient pas
continué de voir l'étoile s'ils étaient
restés dans leur pays. Dépêchons-
nous donc, nous aussi; et, même si
tous nous en empêchent, courons à la
maison de cet enfant.



Nous avons vu son étoile en Orient,
et nous sommes venus l'adorer. A ces
mots, le Roi Hérode se troubla et tout
Jérusalem avec lui. Cette scène se
répète encore aujourd'hui. Devant la
grandeur de Dieu, devant la décision
humainement sérieuse et en même
temps profondément chrétienne que
prennent certains de vivre avec
cohérence leur propre foi, il ne
manque pas de gens qui,
déconcertés, s'étonnent et même se
scandalisent. On dirait qu'ils ne
conçoivent pas d'autre réalité que
celle qui entre dans leur horizon
terrestre limite. Devant la générosité
qu'ils peuvent constater chez ceux
qui ont entendu l'appel du Seigneur,
ils sourient ironiquement, s'effraient
ou — dans certains cas, qui semblent
vraiment pathologiques —
consacrent tous leurs efforts à
détourner la décision sainte qu'une
conscience a prise dans la plus
complète liberté. Il m'est arrivé
d'assister à une véritable



mobilisation générale contre ceux
qui avaient décidé de mettre toute
leur vie au service de Dieu et des
autres hommes. Quelques-uns sont
persuadés que le Seigneur ne peut
choisir qui Il veut, sans leur en
demander la permission, et que
l'homme n'est pas à même d'user
pleinement de sa liberté pour
répondre oui à l'Amour ou le
repousser. La vie surnaturelle de
chaque âme est quelque chose de
secondaire pour ceux qui pensent
ainsi; ils s'imaginent qu'il faut lui
prêter attention, mais seulement
après avoir satisfait les petites
commodités et les égoïsmes humains.
S'il en était ainsi, que resterait-il du
christianisme ? Les paroles de Jésus,
pleines d'amour autant que
d'exigence, sont-elles seulement
bonnes à écouter, ou à écouter et à
mettre en pratique? Or Il a dit: Soyez
parfaits, comme votre Père Céleste
est parfait.



Notre Seigneur s'adresse à tous les
hommes pour qu'ils viennent à sa
rencontre et pour qu'ils soient saints.
Il n'appelle pas seulement les Rois
Mages, sages et puissants;
auparavant, Il avait déjà envoyé aux
bergers de Bethléem non pas une
étoile, mais l'un de ses anges. Mais
tous, les pauvres et les riches, ceux
qui sont savants et ceux qui le sont
moins, doivent disposer leur âme à
écouter avec humilité la voix de
Dieu.

Considérez le cas d'Hérode: c'était un
puissant de la terre, et il pouvait
s'assurer la collaboration des sages:
réunissant tous les princes des
prêtres et les scribes du peuple, il
demanda où devait naître le Messie.
Or son pouvoir et la science ne
l'amenèrent pas à reconnaître Dieu.
Pour son coeur endurci, le pouvoir et
la science étaient des instruments du
mal: l'inutile désir d'annihiler Dieu,



le mépris de la vie d'enfants
innocents.

Continuons à lire le Saint Evangile:
ils répondirent: à Bethléem de Juda,
car il a été écrit par le prophète: Et
toi, Bethléem, terre de Juda, tu n'es
certes pas la plus petite des villes de
Judée, car de toi sortira un chef qui'
conduira mon peuple Israël.

Nous ne pouvons ignorer ces détails
de la miséricorde divine: celui qui
allait racheter le monde naît dans un
village perdu. C'est que Dieu ne fait
pas acception des personnes, comme
nous le répète avec insistance
l'Ecriture. Il ne s'arrête pas, pour
inviter une âme à vivre en pleine
cohérence avec sa foi, aux mérites de
la fortune, à la noblesse de la famille,
à la profondeur de la science. La
vocation prime sur tous les mérites:
l'étoile qu'ils avaient vue en Orient
les précédait pour s'arrêter au-dessus
du lieu où était l'Enfant.



Avant tout, il y a la vocation. Dieu
nous aime avant même que nous
sachions nous adresser à Lui, et c'est
Lui qui infuse en nous l'amour que
nous Lui rendons. La bonté
paternelle de Dieu vient à notre
rencontre. Notre Seigneur n'est pas
seulement juste, Il est beaucoup plus
que cela. Il est miséricordieux. Il
n'attend pas que nous allions à Lui; Il
s'avance, avec des marques évidentes
d'affection paternelle.

La vocation vient en premier lieu.
C'est l'étoile qui a commencé à luire
pour nous orienter sur notre chemin
d'amour de Dieu. Il ne serait donc
pas logique de douter si, parfois, à
certains moments de notre vie
intérieure, presque toujours par
notre faute, il arrivait, comme dans
le voyage des Mages, que l'Étoile
disparaisse. Alors que nous
connaissons déjà la splendeur divine
de notre vocation et que nous
sommes persuadés de son caractère



définitif, il se peut que la poussière
que nous soulevons en marchant —
nos misères — forme un nuage
opaque, qui empêche le passage de la
lumière.

Que faire alors? Suivre les pas de ces
hommes saints: demander. Hérode
se servit de la science pour se
comporter injustement; les Rois
Mages l'utilisèrent pour faire le bien.
Mais, nous autres chrétiens, nous
n'avons pas besoin d'interroger
Hérode ou les sages de la terre. Le
Christ a donné à son Eglise la
sécurité de sa doctrine, le courant de
grâce des Sacrements; Il a prévu qu'il
y ait des personnes pour nous
orienter, pour nous conduire, pour
nous rappeler constamment le
chemin. Nous disposons d'un trésor
infini de science: la Parole de Dieu
gardée dans l'Église; la grâce du
Christ, administrée dans les
sacrements; le témoignage et
l'exemple de ceux qui vivent à coté



de nous avec droiture et qui ont su
faire de leur vie un chemin de
fidélité à Dieu.

Permettez-moi de vous donner un
conseil: s'il vous arrivait de perdre la
lumière, ayez toujours recours au
bon Pasteur. Mais qui est le bon
Pasteur ? Celui qui entre par la porte
de la fidélité à la doctrine de l'Eglise;
celui qui ne se comporte pas comme
le mercenaire qui, voyant venir le
loup, abandonne les brebis et
s'enfuit; et le loup les emporte et
disperse le troupeau. Croyez que la
parole divine n'est pas vaine; et
l'insistance du Christ — ne voyez-
vous pas avec quelle affection Il
parle de pasteurs et de brebis, du
bercail et du troupeau ? — est une
démonstration pratique de la
nécessite d'avoir un bon guide pour
notre âme.

S'il n'y avait pas de mauvais pasteurs,
écrit saint Augustin, Il n'aurait pas



précisé, et parle du bon. Qui est le
mercenaire ? Celui qui voit le loup et
s'enfuit. Celui qui n'ose pas
réprouver les pécheurs avec liberté
d'esprit. Le loup saisit une brebis par
le cou, le diable incite un fidèle à
commettre un adultère. Et toi, tu te
tais, tu ne réprouves rien. Tu es un
mercenaire; tu as vu venir le loup et
tu as fui. Peut-être dira-t-il: non, je
suis ici, je n'ai pas fui. Et je réponds:
non, tu as fui parce que tu t'es tu; et
tu t'es tu parce que tu as eu peur.

La sainteté de l'épouse du Christ s'est
toujours manifestée — comme elle se
manifeste encore aujourd'hui — par
une abondance de bons pasteurs.
Mais la foi chrétienne, qui nous
apprend à être simples, ne fait pas de
nous des naïfs. Il y a des mercenaires
qui se taisent, et il y a des
mercenaires qui prononcent des
paroles qui ne viennent pas du
Christ. C'est pourquoi, si le Seigneur
permet que nous restions dans



l'obscurité, même dans les petites
choses; si nous sentons que notre foi
n'est pas ferme, courons au bon
Pasteur, à celui qui entre par la porte
en exerçant son droit, à celui qui, en
donnant sa vie pour autrui veut être,
dans sa parole et sa conduite, une
âme éprise de Dieu: un pécheur
aussi, peut-être; mais qui a toujours
confiance dans le pardon et la
miséricorde du Christ.

Si votre conscience vous reproche
quelque faute même si elle ne vous
semble pas grave — si vous avez un
doute, accourez au sacrement de la
pénitence. Allez trouver le prêtre qui
vous dirige, celui qui sait exiger de
vous une foi robuste, une âme
délicate, une véritable force
chrétienne. Dans l'Eglise, chacun est
absolument libre de se confesser
avec n'importe quel prêtre, pourvu
qu'il ait les licences requises; mais un
chrétien à la vie claire accourra
librement vers celui qu'il sait être le



bon Pasteur, qui peut l'aider à lever
les yeux pour voir de nouveau, là-
haut, l'étoile du Seigneur.

Videntes autem stellam, gavisi sunt
gaudio magno valde, dit le texte latin
dans une admirable redondance:
découvrant de nouveau l'étoile, ils se
réjouirent avec une très grande joie.
Pourquoi tant de joie ? Parce que,
eux, qui n'ont jamais douté, reçoivent
du Seigneur la preuve que l'étoile
n'avait pas disparu: ils avaient cessé
de la contempler avec leurs yeux,
mais ils l'avaient toujours conservée
dans leur âme. Il en est ainsi de la
vocation du chrétien: s'il ne perd pas
la foi, s'il maintient son espérance en
Jésus-Christ, qui sera avec nous
jusqu'à la consommation des siècles,
il voit réapparaître l'étoile. En
constatant une fois de plus la réalité
de sa vocation, il sent naître en lui
une joie plus grande, qui augmente
sa foi, son espérance et son amour.



Entrant dans la maison, ils virent
L'Enfant avec Marie, sa Mère et,
s'agenouillant, ils l'adorèrent. Nous
nous agenouillons, nous aussi,
devant Jésus, Dieu caché sous son
humanité: nous lui redisons que
nous ne voulons pas tourner le dos à
son appel divin, que nous ne nous
éloignerons jamais de Lui; que nous
enlèverons de notre chemin tout ce
qui constitue un obstacle à notre
fidélité; que nous désirons
sincèrement suivre ses inspirations.
Toi, dans ton âme, et moi aussi —
dans ma prière intime, qui est
comme un grand silence qui crie —
nous racontons à l'Enfant Jésus que
nous voulons être d'aussi bons
exécutants que les serviteurs de la
parabole, pour qu'Il puisse nous dire
comme à eux: réjouis-toi, serviteur
bon et fidèle.

Et, ouvrant leurs trésors, ils lui
offrirent des présents: de l'or, de
l'encens et de la myrrhe. Arrêtons-



nous un peu pour comprendre ce
passage du saint Évangile. Comment
pouvons-nous, nous qui ne valons
rien, offrir quelque chose à Dieu ?
L'Écriture dit: tout don excellent,
toute donation parfaite vient d'en
haut. L'homme ne réussit peut-être
même pas à découvrir entièrement la
profondeur et la beauté des dons du
Seigneur: Si tu savais le don de Dieu!
répond Jésus à la Samaritaine. Jésus-
Christ nous a appris à attendre tout
du Père, à chercher, avant tout, le
royaume de Dieu et sa justice, car
tout le reste nous sera donné par
surcroît, et Il sait bien, Lui, ce dont
nous avons besoin.

Dans l'économie du salut, Notre Père
soigne chaque âme avec une
délicatesse pleine d'amour: chacun
reçoit de Dieu son don particulier,
l'un celui-ci, l'autre celui-là. Il peut
paraître inutile, par conséquent, de
s'efforcer d'offrir à Dieu quelque
chose dont Il n'a pas besoin; dans



notre situation de débiteurs
insolvables, nos dons
ressembleraient à ceux de l'Ancienne
Loi, que déjà Dieu n'acceptait pas:
Sacrifices, obligations, holocaustes
pour les péches, tu ne les as voulus ni
agrées et cependant ils sont offerts
d'après la Loi.

Mais le Seigneur sait que donner est
le propre de ceux qui aiment, et Lui-
même nous montre ce qu'Il désire de
nous. Ni les richesses, ni les fruits, ni
les animaux de la terre, de la mer ou
de l'air, ne lui importent, parce que
tout est sien; Il veut quelque chose
d'intime, que nous devons librement
Lui donner: mon fils, donne-moi ton
coeur. Vous voyez? Il ne se satisfait
pas du partage: Il veut tout. Il ne
cherche pas ce qui nous appartient.
je le répète: c'est nous-mêmes qu'Il
veut. C'est de là, et de là seulement
que proviennent tous les autres
présents que nous pouvons offrir au
Seigneur.



Offrons-Lui, par conséquent, de l'or:
l'or fin de notre détachement de la
fortune et des biens matériels.
N'oublions pas que ce sont des choses
bonnes, puisqu'elles viennent de
Dieu. Mais le Seigneur a voulu que
nous les utilisions sans y attacher
notre coeur, en les faisant fructifier
pour le bien de l'humanité.

Les biens de la terre ne sont pas
mauvais; ils se corrompent quand
l'homme les érige en idoles, et quand
il se prosterne devant eux; ils
s'ennoblissent quand nous les
utilisons pour faire le bien, en
oeeuvrant chrétiennement pour la
justice et la charité. Nous ne pouvons
poursuivre les biens à la manière
d'un homme qui va à la recherche
d'un trésor; notre trésor, il est là,
couché dans une crèche: c'est le
Christ, et tous nos amours doivent se
joindre en Lui, car là ou est notre 29
trésor, là aussi est notre cœur.



Nous lui offrons de l'encens: nos
désirs, qui s'élèvent vers le Seigneur,
de mener une vie noble, d'où se
dégage le bonus odor Christi, le
parfum du Christ. Imprégner nos
paroles et nos actions de ce bonus
odor, c'est semer la compréhension,
l'amitié. Que notre vie accompagne
la vie des autres hommes, pour que
personne ne se trouve ou ne se sente
seul. Notre charité doit aussi être
faite d'affection, de chaleur humaine.

Jésus-Christ nous l'enseigne.
L'humanité attendait depuis des
siècles la venue du Sauveur; les
prophètes l'avaient annoncée de
mille manières; et, jusqu'aux
dernières extrémités de la terre —
même si, à cause du péché et de
l'ignorance, une grande partie de la
Révélation de Dieu aux hommes se
trouvait perdue — se conservaient le
désir de Dieu et l'espérance du
rachat.



La plénitude des temps arrive et,
pour remplir cette mission, ce n'est
pas un génie philosophe, comme
Platon ou Socrate, qui apparaît; ce
n'est pas un conquérant puissant,
comme Alexandre, qui s'installe sur
la terre. C'est un Enfant qui naît à
Bethléem. Il est le Rédempteur du
monde; mais, avant même de parler,
Il montre son amour par des actes. Il
n'apporte aucune formule magique
parce qu'Il sait que le salut qu'Il offre
doit passer par le coeur de l'homme.
Ses premières actions sont des
sourires, des pleurs d'enfant, le
sommeil sans défense d'un Dieu
incarné: et ceci pour nous inspirer de
l'amour, pour que nous sachions
L'accueillir dans nos bras.

Nous nous rendons compte
maintenant, une fois de plus, de ce
qu'est le christianisme. Si le chrétien
n'aime pas avec des œuvres, il a
échoué en tant que chrétien, et donc
en tant que personne. Tu n'as pas le



droit de penser aux autres comme
s'ils étaient des numéros ou des
marchepieds, tout juste bons à te
permettre de monter; ou une masse à
exalter ou à humilier, à adorer ou à
mépriser, suivant les cas. Pense aux
autres — et avant tout, à ceux qui
sont près de toi —, comme à ce qu'ils
sont: des enfants de Dieu, avec toute
la dignité qui s'attache à ce titre
merveilleux.

Nous devons nous comporter comme
des enfants de Dieu avec les enfants
de Dieu: notre amour doit être un
amour qui se sacrifie, un amour
quotidien, fait de mille détails de
compréhension, de sacrifice
silencieux, de don discret de soi.
Voilà le bonus odor Christi, qui faisait
dire aux compagnons de nos
premiers frères dans la foi: voyez
comme ils s'aiment!

Il ne s'agit pas la d'un idéal lointain.
Le chrétien n'est pas un Tartarin de



Tarascon, obstiné à chasser le lion là
où il ne peut le trouver, dans les
couloirs de sa maison. je préfère
toujours parler de la vie quotidienne
dans ce qu'elle a de concret. de la
sanctification du travail, des
relations familiales et de l'amitié. Si
nous ne sommes pas chrétiens, là, où
le serons-nous ? La bonne odeur de
l'encens provient d'une braise qui
brûle sans ostentation une multitude
de grains; ce qui signale chez les
hommes le bonus odor Christi ce n'est
pas la flamme d'un feu de paille,
mais l'efficacité d'un brasier de
vertus qui se nomment justice,
loyauté, fidélité, compréhension,
joie...

Et voici qu'avec les Rois Mages, nous
offrons aussi la myrrhe, c'est-à-dire
le sacrifice indispensable à la vie
chrétienne. La myrrhe nous rappelle
le souvenir de la passion du
Seigneur: sur la Croix on Lui donne à
boire de la myrrhe mêlée à du vin, et



c'est avec de la myrrhe que son corps
est oint pour la sépulture. Mais ne
pensez pas que de réfléchir à la
nécessité du sacrifice et de la
mortification puisse ajouter une note
de tristesse à la joie de cette fête que
nous célébrons aujourd'hui.

La mortification n'est ni pessimisme
ni aigreur. La mortification ne vaut
rien sans la charité: c'est pourquoi
nous devons chercher des
mortifications qui, en nous aidant à
dominer les choses de la terre, ne
mortifient pas ceux qui vivent avec
nous. Le chrétien ne peut être ni un
bourreau ni un misérable; c'est un
homme qui sait à la fois aimer et le
montrer, et pour qui la douleur est la
pierre de touche de l'amour.

Mais j'ajoute, encore une fois, que
cette mortification ne saurait
consister en de grands
renoncements, qui d'ailleurs se
présentent rarement. Il doit s'agir



plutôt de petites luttes: sourire à qui
nous importune, refuser au corps les
caprices de biens superflus, nous
habituer à écouter autrui, faire
fructifier le temps que Dieu met à
notre disposition... Et tant d'autres
détails, insignifiants en apparence,
qui surgissent sans que nous les
cherchions — contrariétés,
difficultés, chagrins — au fil de
chaque jour.

Je termine en reprenant quelques
mots de l'Évangile d'aujourd'hui:
entrant dans la maison, ils virent
l'Enfant avec Marie, sa mère. Notre
Dame ne se sépare pas de son Fils.
Les Rois Mages ne sont pas reçus par
un roi juché sur son trône, mais par
un enfant dans les bras de sa mère.
Demandons à la Mère de Dieu, notre
Mère, de nous préparer le chemin
qui conduit au plein amour: Cor
Mariae dulcissimum, iter para tutum!
Son doux cœur connaît le chemin le
plus sûr pour rencontrer le Christ.



Les Rois Mages ont une étoile; nous,
nous avons Marie, Stella maris, Stella
Orientis. Nous lui disons aujourd'hui:
Sainte Marie, Étoile de la mer, Étoile
du matin, aide tes enfants. Notre zèle
pour les âmes ne doit pas connaître
de frontières, car personne n'est
exclu de l'amour du Christ. Les Rois
Mages ont été les précurseurs des
gentils; mais, la Rédemption
consommée, il n'y a plus désormais
ni juif, ni grec, ni esclave ni homme
libre, ni homme ni femme; il n'existe
de discrimination d'aucun type, car
tous vous ne faites qu'un dans le
Christ Jésus.

Nous autres chrétiens, nous ne
pouvons être exclusifs, ni séparer ou
classer les âmes; beaucoup viendront
d'Orient et d'Occident. Dans le Cœur
du Christ, il y a de la place pour tous.
Ses bras — nous en avons un
exemple admirable dans la crèche —
sont ceux d'un Enfant, mais ce sont



les mêmes qui, étendus sur la croix,
attireront tous les hommes.

Une dernière pensée pour notre Père
et Seigneur saint Joseph, l'homme
juste, qui, dans la scène de
l'Épiphanie, est une fois de plus passé
inaperçu. je l'imagine recueilli dans
la contemplation, protégeant avec
amour l'Enfant Dieu qui, fait
Homme, a été confié à ses soins
paternels. Avec la merveilleuse
délicatesse de celui qui ne pense pas
à lui-même, le saint Patriarche se
dépense dans un service aussi
silencieux qu'efficace.

Nous avons parle aujourd'hui de vie
de prière et de désir d'apostolat. Quel
meilleur maître que saint Joseph ? Si
vous voulez un conseil, voici celui
que je prodigue inlassablement
depuis des années: Ite ad Ioseph,
allez à saint Joseph. Il vous montrera
des chemins concrets, des moyens
humains et divins d'approcher Jésus.



Et, comme il l'a fait, vous irez porter
dans vos bras, embrasser, vêtir,
soigner cet Enfant-Dieu qui nous est
né. Avec l'hommage de leur
vénération, les Mages offrirent à
Jésus de l'or, de l'encens et de la
myrrhe; Joseph, lui, a donné tout
entier son cœur, jeune et plein
d'amour.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/en-la-fete-de-
lepiphanie-du-seigneur/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/en-la-fete-de-lepiphanie-du-seigneur/
https://opusdei.org/fr-lu/article/en-la-fete-de-lepiphanie-du-seigneur/
https://opusdei.org/fr-lu/article/en-la-fete-de-lepiphanie-du-seigneur/

	En la fête de l’Épiphanie du Seigneur

