
opusdei.org

En esprit et en
vérité : l’unité de vie
(I)

L'unité de vie est une des
caractéristiques essentielles de
l'esprit de l'Opus Dei. Cet
éditorial, en deux parties, en
présente quelques
manifestations.

18/04/2017

Dieu cherche des adorateurs qui
l’adorent en esprit et en vérité (Jn 4,
24), a dit Jésus à la Samaritaine lors
de leur entretien, près du puits de



Sychar. Toute l’existence du chrétien
est appelée à devenir une adoration
du Père (Jn 4, 23), sans aucun espace
où la lumière de Dieu ne
parviendrait pas à pénétrer : tel est le
culte spirituel (cf. Rm 12, 1) qui fait
de nous des temples vivants de Dieu,
les pierres vivantes de son temple (cf.
1 P 2, 5).

« Fais de ton cœur un autel »[1], dit
saint Pierre Chrysologue. Pour
devenir un autel, il ne suffit pas de
donner quelque chose, il faut se
donner soi-même. Dans notre vie,
tout doit être purifié, dans une
profonde union avec le sacrifice du
Christ, hostie vraiment agréable aux
yeux de Dieu. L’unité de vie se
construit ainsi peu à peu en même
temps que se comble l’abîme creusé
par le péché entre la foi et la vie.
Sans nous décourager face aux
difficultés, nous nous émerveillons
de constater que tout concourt à
notre bien là où nous nous trouvons,



si nous nous refugions dans l’Amour
éternel du Dieu Un et Trine, dont la
présence illumine toute notre vie.

La lampe du corps, c’est l’œil. Si
donc ton œil est sain, ton corps
tout entier sera lumineux (Mt 6,
22). Si notre intention est droite, si
nous cherchons Dieu et les autres en
Dieu, toutes nos actions seront alors
orientées vers le bien, dans une unité
de vie simple et solide [2], parce que 
tout peut et doit conduire à Dieu [3].
Cependant, nous pouvons souvent
oublier cela. C’est pourquoi « du
point de vue spirituel, la formation
donnée aux fidèles de l’Œuvre tend à
créer chez chacun d’eux l’unité de
vie, trait caractéristique essentiel de
l’esprit de l’Opus Dei » [4]. Cette
unification renforce de plus en plus
notre identité d’enfants de Dieu dans
le Christ, par la force de l’Esprit Saint
qui vivifie tout à travers la charité et
nous pousse à la sainteté et à



l’apostolat dans les occupations de
notre journée.

L’unité de vie de Jésus

L’unité de vie a pour axe la présence
de Dieu, Notre Père[5]. Par l’action de
l’Esprit Saint, elle devient «
participation dans l’unité suprême
du divin et de l’humain qui se réalise
dans l’Incarnation du Fils de Dieu
»[6]. Le Christ est « principe d’unité
et de paix » [7] : toujours uni à son
Père, il le prie pour qu’il nous
sanctifie dans la vérité (cf. Jn 13, 17).
Sa nourriture, ce qui le fait vivre,
c’est de faire la volonté du Père (cf.
Jn 4, 34). Tout est orientée à cette
mission, depuis l’instant de
l’incarnation (cf. He 10, 5-7) jusqu’à
sa montée à Jérusalem où, pressé par
l’amour, il marche en tête de ses
disciples (cf. Lc 19, 28). Ses miracles
avalisent ses discours et la foule
affirme sans ambages : Il a bien fait
toutes choses (Mc 7, 37).



Saint Josémaria voyait dans cet
enthousiasme populaire — bene
omnia fecit —non seulement les
miracles, qui émerveillaient tant de
gens, mais le fait que le Christ a bien
fait tout, a bien achevé toute chose,
n’a rien fait d’autre que du bien [8].
Chez le Christ, consécration et
mission constituent une unité
parfaite. Il n’est pas possible de
séparer, chez le Christ, son être de
Dieu-Homme de sa fonction de
Rédempteur. Le Verbe s’est fait chair
et il est venu sur la terre ut omnes
homines salvi fiant(1 Tm 2, 4)[9].
C’est pourquoi les mots d’Isaïe qu’il a
proclamés à la synagogue de
Capharnaüm s’appliquent de façon
éminente à lui-même : L’Esprit du
Seigneur est sur moi, parce qu’il
m’a consacré par l’onction, pour
porter la bonne nouvelle aux
pauvres… (Lc 4, 18 ; cf. Is 61, 1).
Jésus est le Dieu et homme parfait
qui a vécu sa vie terrestre dans une
totale unité de vie et qui « dans la



révélation même du mystère du Père
et de son amour, manifeste
pleinement l’homme à lui-même et
lui découvre la sublimité de sa
vocation »[10], de son appel à se
réconcilier avec Dieu, entraînant
joyeusement vers cette réconciliation
le domaine du monde que Dieu a
confié à chacun (cf. 2 Co 5, 18-19).

Le divorce entre la foi et la vie
quotidienne

Cette réconciliation personnelle et
sociale, bien que déjà accomplie une
fois pour toutes en la Personne du
Seigneur, va encore de l’avant sur le
chemin de la plénitude, le chemin du
Christ. Comme à l’époque du Concile
Vatican II, le « divorce entre la foi
dont ils se réclament et le
comportement quotidien d’un grand
nombre est à compter parmi les plus
graves erreurs de notre temps. Ce
scandale, déjà dans l’Ancien
Testament les prophètes le



dénonçaient avec véhémence et,
dans le Nouveau Testament avec plus
de force, Jésus Christ lui-même le
menaçait de graves châtiments »[11].
Nul ne peut servir deux maîtres :
ou il haïra l’un et aimera l’autre,
ou il s’attachera à l’un et
méprisera l’autre (Mt 6, 24).

L’incohérence de vie dans laquelle
tombent un bon nombre, qu’ils
soient croyants ou non, est un
manque d’harmonie et de paix qui
brise l’équilibre personnel. Cela ne
devrait pas nous surprendre, car «
ignorer que l’homme a une nature
blessée, inclinée au mal, donne lieu à
de graves erreurs dans le domaine de
l’éducation, de la politique, de
l’action sociale et des mœurs »[12].
L’unité de vie est décisive pour tous,
en particulier pour les laïcs, comme
l’enseigne saint Jean Paul II : tout
doit être une occasion d’union à Dieu
et de service des autres[13].



Le travail professionnel d’un
chrétien est cohérent avec sa foi. 
Laïcisme. Neutralité. — Vieux mythes
que l’on essaie toujours de rajeunir.
As-tu pris la peine de penser à quel
point il est absurde de dépouiller sa
qualité de catholique, en entrant à
l’université ou dans un groupement
professionnel, à l’académie ou au
parlement, comme on laisse un
pardessus au vestiaire ? [14]

Ces propos sont d’une grande
actualité : Dieu ne peut se laisser
marginaliser par un laïcisme érigé en
religion sans Dieu. Le pape François
invite à « reconnaître la ville à partir
d’un regard contemplatif, c’est-à-dire
un regard de foi qui découvre ce
Dieu qui habite dans ses maisons,
dans ses rues, sur ses places. La
présence de Dieu accompagne la
recherche sincère que des personnes
et des groupes accomplissent pour
trouver appui et sens à leur vie. Dieu
vit parmi les citadins qui



promeuvent la solidarité, la
fraternité, le désir du bien, de vérité,
de justice. Cette présence ne doit pas
être fabriquée, mais découverte,
dévoilée. Dieu ne se cache pas à ceux
qui le cherchent d’un cœur sincère
»[15].

Nous réjouir dans la tempête

Les chrétiens, ayant reçu le sceau de
la croix lors de leur baptême, ont
toujours connu la persécution. «
Toute la vie du Christ sera sous le
signe de la persécution. Les siens la
partagent avec lui (cf. Jn 15, 20). [16]
». Avant son départ en exil, saint Jean
Chrysostome, le grand orateur
d’Orient, ne perdait pas confiance : «
Les vagues sont violentes, la houle
est terrible, mais nous ne craignons
pas d’être engloutis par la mer, car
nous sommes debout sur le roc. Que
la mer soit furieuse, elle ne peut
briser ce roc ; que les flots se
soulèvent, ils sont incapables



d’engloutir la barque de Jésus. Que
craindrions-nous ? Dites-le-moi. La
mort ? Pour moi, vivre, c’est le Christ,
et mourir est un avantage. Ou bien
l’exil ? La terre appartient au
Seigneur, avec tout ce qui la remplit.
Serait-ce la confiscation des biens ? 
De même que nous n’avons rien
apporté dans ce monde, nous ne
pourrons rien emporter. Les menaces
du monde, je les méprise ; ses
faveurs, je m’en moque. Je ne crains
pas la pauvreté, je ne désire pas la
richesse ; je ne crains pas la mort, je
ne désire pas vivre, sinon pour vous
faire progresser. C’est à cause de cela
que je vous avertis de ce qui se passe,
et j’exhorte votre charité et votre
confiance. [17] »

Le risque de dispersion que
comporte le monde ne doit pas nous
décourager. Contemporain de
Chrysostome, saint Augustin prêchait
la joie plutôt que les récriminations :
« Penses-tu donc que le temps jadis



était meilleur que le tien ? De cet
Adam jusqu’à l’Adam d’aujourd’hui,
travail et sueur, épines et chardons.
Le déluge nous a épargnés ? Mais
nous avons été épargnés par les
temps calamiteux de famines et de
guerre que l’Écriture a consignés,
pour que les temps actuels ne nous
fassent pas récriminer contre Dieu.
[…] Quelles époques terribles ! Est-ce
que nous n’avons pas tous été
remplis d’horreur par les récits que
nous en avons entendus ou lus ?
C’était pour que nous ayons de quoi
nous féliciter, plutôt que de
récriminer contre notre époque. [18]
»

En dépit de guerres, d’épidémies, de
nouvelles formes de pauvreté et de
persécutions, depuis les plus
grossières de la part de
fondamentalismes soi-disant
religieux jusqu’aux plus raffinées,
sans compter les laïcismes érigés en
religion sans transcendance — il



suffit de penser aux entraves à
l’objection de conscience dans
plusieurs pays occidentaux —, la
confiance en Dieu est plus forte que
toutes les difficultés : il s’agit d’une
espérance née de l’Amour qui ne
déçoit pas (cf. Rm 5, 5). Nous sommes
appelés à glorifier Dieu au plus
profond de notre être, dans notre
cœur, où il unifie tout, à partir d’une
gloire divine qui est le poids de
l’Amour, une force irrésistible qui
nous permet de rendre raison de
notre espérance (cf. 1 P 3, 15) : le
Christ vit en nous.

Omnia in bonum

Seize siècles après Chrysostome et
Augustin, notre fondateur lançait un
cri plein d’optimisme : Mes filles et
mes fils, dès que vous mettez les pieds
dans l’Opus Dei — et l’Opus Dei, le
Seigneur l’étendra au monde entier,
comme une de ses bénédictions —
vous devez toujours entendre dans



votre cœur ce cri, qui est comme
sculpté en mon âme : omnia in
bonum !tout concourt au bien. C’est
saint Paul qui nous donne cette
doctrine de sérénité, de joie, de paix,
de filiation à l’égard de Dieu : car le
Seigneur nous aime comme un Père, et
il est infiniment sage et tout-puissant :
omnia in bonum !(cf. Rm 8, 28). En
considérant dans notre siècle et dans
les siècles à venir le laisser-aller de
tant et tant d’âmes, qui ne se
rappellent pas qu’elles sont de Dieu,
enfants de Dieu ; la bien triste façon
dont de si nombreux gouvernements
se comportent dans beaucoup de
nations ; les blessures de l’Église, dans
son Corps Mystique ; les diffamations
et les calomnies qui, par amour de
Dieu, il faut si souvent supporter ;
c’est l’heure de méditer le psaume
numéro deux, comme nous le faisons
chaque mardi après l’avoir chanté ou
récité. Et nous nous en trouverons
remplis d’un grand amour pour les



hommes, y compris pour ceux qui ne
nous aiment pas […][19].

Don Álvaro commentait : « Lorsque
saint Josémaria a écrit cette
Instruction, en 1941, nous venions de
sortir de la grande tragédie de la
guerre civile espagnole et la guerre
mondiale venait de commencer. La
situation était vraiment
apocalyptique : et, par le
comportement des uns et des autres,
de grosses déchirures et d’énormes
blessures s’étaient produites dans
l’Église. À l’issue de la guerre civile,
l’Espagne était brisée et
ensanglantée, confrontée au danger
de se voir impliquée dans un conflit
encore plus grave : notre Fondateur
pensait à la possibilité de se
retrouver encore une fois tout seul —
comme pendant la guerre d’Espagne
—, avec tous ses enfants éparpillés
sur les différents fronts de guerre ou
incarcérés. [20] »



Un aspect de notre unité de vie est
d’aimer le lieu et l’époque où Dieu
nous a placés : il est enthousiasmant
d’avoir la possibilité de travailler et
d’améliorer notre monde, tout en
ayant notre tête dans le ciel. Création
et Rédemption se réalisent
dynamiquement ici-bas, aujourd’hui
et maintenant, pourvu que nous
soyons animés du désir de connaître
et de comprendre notre monde, pour
l’aimer avec un optimisme découlant
de la création, comme saint
Josémaria l’a fait, tout en nous
invitant à ne pas nous laisser aller à
des rêves vains[21], et à éviter toute 
mystique du si [22]. Dans notre
milieu, nous tâchons d’être nous-
mêmes : En nous présentant tels que
nous sommes, des citoyens ordinaires
— chacun assumant ses
responsabilités personnelles :
familiales, professionnelles, sociales,
politiques — nous ne faisons semblant
de rien, parce que cette manière d’agir
n’est pas le résultat d’une tactique.



C’est tout le contraire : naturel,
sincérité, manifestation de la vérité de
notre vie et de notre vocation. Nous
sommes des gens de la rue[23].

Dieu nous veut dans ce monde

Nous assistons de nos jours à de
graves événements qui manifestent
l’action du diable dans le monde. «
Chaque époque historique comporte
des éléments critiques, commente le
pape, mais depuis quatre siècles les
certitudes fondamentales qui
constituent la vie des êtres humains
n’ont jamais été autant secouées que
dans la nôtre […] C’est un
changement qui concerne la manière
même dont l’humanité mène de
l’avant son existence dans le monde. 
[24] ».

Voyant venir cette décadence, saint
Josémaria proclamait avec des
accents prophétiques : On entend
comme un colossal non serviam(Jr 2,
20) dans la vie personnelle, dans la vie



familiale, dans les milieux
professionnels et dans la vie publique.
Les trois concupiscences (cf. 1 Jn 2,
16) ressemblent à trois forces
gigantesques qui ont déchaîné un
vertige imposant de luxure, de vanité
orgueilleuse de la créature sûre de ses
propres forces, et de recherche des
richesses. Toute une civilisation
chancelle, impuissante et sans
ressources morales[25].

L’amour du monde ne nous empêche
pas de voir ce qui ne va pas, ce qui a
besoin d’être purifié, ce qui doit être
transformé. Nous devons accepter la
réalité telle qu’elle est, telle qu’elle se
présente, avec ses lumières et ses
ombres. Cela requiert de prendre à
cœur les choses, de connaître les
problèmes, de fréquenter beaucoup
de monde, de lire et d’écouter. Pour
aimer Dieu, rien de mieux que le
monde dans lequel il nous a lui-
même appelés à vivre, en ayant
confiance en la prière que le Fils fait



monter vers le Père : Je ne te prie
pas de les enlever du monde, mais
de les garder du Mauvais (Jn 17,
15).

Un moine savant et pieux me
racontait sérieusement, mais avec
bonne humeur, qu’il avait fait la
connaissance d’un autre frère qui
s’était consacré pendant trente ans,
enfermé dans sa cellule, à étudier
l’énergie dégagée par les vagues de la
mer, afin d’en faire un usage
industriel. Plein d’enthousiasme, il
parlait à ses frères religieux de la
révolution que ses études allaient
provoquer dans la société. Il mit un
point final à sa théorie — avec des
centaines de feuilles couvertes de
formules mathématiques — et ses
supérieurs ont accepté de l’envoyer,
lui qui était de l’intérieur des terres, à
un vieux couvent près du Golfe de
Gascogne. Lorsqu’il contempla la mer
pour la première fois, les autres
frères, qui lui vouaient une grande



admiration, étaient suspendus à ses
lèvres, au moment où, face à cette mer
violente, il allait vérifier le bien-fondé
de ses théories. Face à la mer, la
réaction du savant, chargé d’années
de travail et sûr de la science
contenue dans ses nombreuses
formules, fut la suivante : Cette mer ne
me sert pas [26].

En aimant ce monde, qui nous sert tel
qu’il est pour notre sanctification et
pour l’amitié avec les autres, nous
accourrons à Jésus pour l’améliorer,
pour le transformer, par une
conversion personnelle jour après
jour. Sainte Marie a fait grandir Jésus
dans la vie ordinaire de Nazareth ;
maintenant, tout à fait impliquée
dans sa mission de Mère, elle fait
grandir Jésus dans notre vie
ordinaire. Elle nous aide à pondérer
en notre cœur tous les événements
(cf. Lc 2, 51) pour découvrir la
présence de Dieu qui nous appelle
chaque jour. Nous, mes enfants — je



vous le dis de nouveau — nous
sommes des gens de la rue. Et lorsque
nous travaillons dans les affaires
temporelles, nous le faisons parce que
telle est notre place, le lieu de notre
rencontre avec Jésus-Christ, celui où
notre vocation nous a laissés [27].
C’est là que brille cette lumière de
l’âme qui reflète la bonté éternelle de
Dieu. Et, avec cette lumière, Dieu
éclaire le monde.

Guillaume Derville

[1]. Saint Pierre Chrysologue, Sermon
108 : PL 52, 499-500.

[2]. Quand le Christ passe, n° 10. Cf.
saint Thomas d’Aquin, Sup. Év. Matt
(Mt 6, 22).

[3]. Ibid.

[4]. Catéchisme de l’Œuvre, n° 203.



[5]. Quand le Christ passe, n° 11.

[6]. « Unité de vie », dans Diccionario
de San Josemarí. La, Monte Carmelo –
Instituo Histórico San Josemaría
Escrivá de Balaguer, Burgos 2013, p.
1222.

[7]. Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium (21 novembre 1964),
n° 9.

[8]. Quand le Christ passe, n° 16.

[9]. Quand le Christ passe, n° 106.

[10]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes (7 décembre 1965),
n° 22.

[11]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes (7 décembre 1965),
n° 43.

[12]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 407.



[13]. Cf. saint Jean Paul II, Exhort.
apos. postsynodale Christifideles laici
(30 décembre 1988), nos 17 et 59.

[14]. Chemin, n° 353.

[15]. Pape François, Exhort. apos. 
Evangelii gaudium (24 novembre
2013), n° 71.

[16]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 530.

[17]. Saint Jean Chrysostome,
Homélie, 1-3 : PG 52, 427-430.

[18]. Saint Augustin. Sermon Caillau-
Saint Yves 2, 92 ; PLS 2, 441-442, dans 
Liturgia horarum, lectio mercredi xxe

semain du Temps ordinaire.

[19]. Instruction, 8 décembre 1941, n°
34.

[20]. Bienheureux Álvaro del Portillo,
note 48 dans l’Instruction, 8
décembre 1941, n° 34.



[21]. Amis de Dieu, n° 8.

[22]. Entretiens, n° 88. Cf. S. Sanz, «
L’ottimismo creazionale di san
Josemaría », dans J. López (ed.) : San
Josemaría e il pensiero teologico, Atti
del Convegno Teologico, vol. 1, Educs,
Roma 2014, p. 230.

[23]. Lettre 19 mars 1954, n° 27.

[24]. Pape François, Discours, 22
mars 2013.

[25]. Lettre 14 février 1974, n° 10.

[26]. Lettre 19 mars 1954, n° 28.

[27]. Lettre 19 mars 1954, n° 29.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/en-esprit-et-en-
verite-lunite-de-vie-i/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/en-esprit-et-en-verite-lunite-de-vie-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/en-esprit-et-en-verite-lunite-de-vie-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/en-esprit-et-en-verite-lunite-de-vie-i/

	En esprit et en vérité : l’unité de vie (I)

