
opusdei.org

Embrasser le monde
entier par la prière :
Psaume 2

Le fondement de toute la
spiritualité de l'Opus Dei est la
conscience de la filiation
divine : la réalité d'être enfants
de Dieu dans le Christ par le
baptême. Nous vous proposons
quelques réflexions inspirées
du psaume 2, une prière que
saint Josémaria voulait que l'on
récite et que l'on médite le
mardi dans l'Œuvre, pour
stimuler cet esprit filial.



16/01/2024

À Jérusalem on ne parle que de cela,
ne serait-ce qu’en chuchotant, à voix
basse, pour ne pas éveiller les
soupçons des autorités religieuses.
Mais c'est un fait indéniable et tout le
monde l'a vu : le paralytique de
naissance qui depuis des années
demandait l'aumône à la porte du
Temple appelée la Belle Porte, est
entré sur ses propres jambes, sautant
et bondissant, glorifiant Dieu,
accompagné par deux pêcheurs de
Galilée, disciples du Nazaréen (cf. Ac
3,1-10). Ces disciples, Pierre et Jean,
ont été arrêtés par le chef des gardes
du Temple et les Sadducéens après la
guérison miraculeuse. On rapporte
qu'après un procès sommaire et
l'interdiction de parler ou
d'enseigner au nom de Jésus, ils ont
été relâchés (cf. Ac 4, 1-21).



Selon les Actes des Apôtres, dès que
Pierre et Jean furent libérés de
prison, ils rencontrèrent les frères et
leur racontèrent tout ce qui s'était
passé. « Après avoir écouté, tous,
d’un même cœur, élevèrent leur voix
vers Dieu en disant : « Maître, toi, tu
as fait le ciel et la terre et la mer et
tout ce qu’ils renferment. Par l’Esprit
Saint, tu as mis dans la bouche de
notre père David, ton serviteur, les
paroles que voici : Pourquoi ce
tumulte des nations, ce vain murmure
des peuples ? Les rois de la terre se
sont dressés, les chefs se sont ligués
entre eux contre le Seigneur et contre
son Christ. Et c’est vrai : dans cette
ville, Hérode et Ponce Pilate, avec les
nations et le peuple d’Israël, se sont
ligués contre Jésus, ton Saint, ton
Serviteur, le Christ à qui tu as donné
l’onction ; ils ont fait tout ce que tu
avais décidé d’avance dans ta
puissance et selon ton dessein. Et
maintenant, Seigneur, sois attentif à
leurs menaces : donne à ceux qui te



servent de dire ta parole avec une
totale assurance. Étends donc ta
main pour que se produisent
guérisons, signes et prodiges, par le
nom de Jésus, ton Saint, ton
Serviteur. » (Ac 4, 24-30).

Les premiers chrétiens ne se
contentent pas de prier ensemble
sans se lasser, mais ils confessent
Dieu comme Créateur. Ils ne voient
pas l'Écriture s’accomplir seulement
dans la vie du Christ, mais aussi dans
la vie de la communauté primitive
sous le feu des menaces que Jésus
avait prévues. Loin de se décourager,
ils ont confiance dans le fait que Dieu
fait jaillir le bien de telles situations.

L'Église naissante grandit grâce à la
prédication apostolique et, dès le
début, elle a une portée universelle.
Mais parallèlement aux baptêmes et
aux conversions, des difficultés
surgissent. « Face aux persécutions
subies à cause de Jésus, non



seulement la communauté n'a pas
paniqué et ne s'est pas divisée, mais
elle est restée profondément unie
dans la prière, comme une seule
personne, en invoquant le Seigneur
»[1]. La communauté chrétienne
primitive ne craint pas les menaces
extérieures, car elle sait comment
son Maître a fini et comment la Croix
a été suivie de la Résurrection. Elle
demande seulement de pouvoir
annoncer la parole de Dieu en toute
liberté : « Elle prie pour ne pas
perdre le courage de la foi, le courage
d'annoncer la foi »[2].

Le fondement de tout

Dans la prière de ces disciples se
trouve le Psaume 2 qui, dans la
tradition hébraïque, est lu avec le
Psaume 1 et constitue avec lui une
préface aux 148 autres psaumes,
C'est l'un des psaumes dits royaux ou
messianiques, comme le Psaume 45,
le Psaume 89 et le Psaume 110. Parmi



eux, le Psaume 2 se caractérise par le
fait que, conformément à la
promesse du Seigneur à David – "Je
serai pour lui un père ; lui sera pour
moi un fils" (2 S 7,14) – il proclame ce
privilège unique de la dynastie
davidique : au moment où il reçoit
l'onction à Jérusalem, le nouveau roi
est adopté par Dieu comme son fils.
Cette filiation du roi se réalise
pleinement en Jésus, Roi d'Israël, Fils
de David et Fils unique de Dieu. C'est
pourquoi il est cité jusqu’à sept fois
dans le Nouveau Testament (cf. Lc
3,22 ; Ac 4,25-26 ; 13,33 ; He 1,5 ; 5,5 ;
Ap 2,27 ; 19,15). Ce texte, qui a
réconforté les chrétiens de la
première heure, continue
d'accompagner l'Église. C'est une
prière qui inspire la confiance dans
la puissance de Dieu et qui fait
résonner à nos oreilles une
déclaration encourageante : « Tu es
mon fils, moi, aujourd'hui, je t'ai
engendré » (Psaume 2, v. 7).



La considération de la filiation divine
– cette adoption filiale dont le Christ
a fait participer chaque baptisé par
la grâce – est le fondement de toute
la spiritualité de l'Opus Dei[3] . C'est ce
que Dieu a fait comprendre à saint
Josémaria le 16 octobre 1931[4] alors
qu'il se trouvait dans la rue, allant
d'un endroit à l'autre de la ville en
tramway, et qu'il effectuait une
action aussi banale que la lecture
d'un journal : « Ma prière la plus
élevée, je l’ai faite (...) en montant
dans un tramway et en déambulant
ensuite dans les rues de Madrid, en
contemplant cette merveilleuse
réalité : Dieu est mon Père. Je sais
que, sans pouvoir m'en empêcher, je
répétais sans arrêt : Abba, Pater ! Je
suppose qu'on a dû me prendre pour
un fou »[5]. Et dans une méditation de
1954, il commente : « C'est peut-être
la prière la plus élevée que Dieu
m'ait accordée. Et ce fut l'origine de
la filiation divine que nous vivons
dans l'Opus Dei »[6].



Des années plus tard, ouvrant son
cœur en présence de Dieu, il se
remémorait cette scène, montrant
que le souvenir en était resté très vif
: « Quand le Seigneur me donnait ces
coups, en 1931, je ne comprenais pas.
Et soudain, au milieu de cette grande
amertume, ces mots : Tu es mon fils,
tu es le Christ. Et je ne pouvais que
répéter : Abba, Pater ! Abba, Pater !
Abba ! Abba ! Abba ! »[7].

Peu après ce 16 octobre 1931, pour
encourager cet esprit filial, notre
Père disposa que ses enfants
spirituels récitent le Psaumes 2 tous
les mardis et qu'ils fassent en sorte
de prendre le temps de méditer ce
texte dans leur prière du mardi
après-midi. Dans un premier temps,
il envisagea même d'en faire un
hymne de l'Œuvre, et diverses
démarches furent entreprises pour
en mettre les paroles en musique,
mais il abandonna finalement cette
idée[8]. Une explication de cette



coutume se trouve dans la lettre
circulaire qu'il adressa aux membres
de l'Œuvre à la fin de la guerre civile
espagnole, le 24 mars 1939 : « Tous
les mardis, chacun invoquera son
Saint Ange Gardien en lui
demandant de l'accompagner dans
sa prière, puis on embrassera le
chapelet, comme preuve d'Amour
pour Notre Dame et pour signifier
que la prière est notre arme la plus
efficace. On récitera ensuite le
psaume 2 en latin. Je vous conseille,
à l'aide de la traduction espagnole,
d'utiliser ce texte pour votre
méditation du mardi après-midi. Et
vous verrez bien, après avoir prié,
pourquoi c'est le cri que nous faisons
résonner sur la terre et monter au
ciel avant de commencer nos
grandes batailles et toujours »[9].

Pas de place pour le
découragement



Comme tout ce qui porte l'empreinte
du divin, l'Œuvre a fait ses premiers
pas dans des circonstances
défavorables. La naissance de l'Opus
Dei coïncide avec des moments
difficiles de l'histoire de l'humanité :
en 1928, dix ans après la fin de la
Première Guerre mondiale,
l'Occident connaît une grave crise
économique et les totalitarismes
européens naissants annoncent un
scénario inquiétant qui débouchera
sur une guerre mondiale aux
conséquences encore plus
catastrophiques. La situation en
Espagne n'était pas meilleure : le
régime politique était instable et la
situation économique et sociale était
précaire pour la majorité de la
population.

Dans la méditation qu'il a prêchée le
14 février 2023 à Rome, le Père s'est
penché sur ces faits et, considérant
les circonstances concrètes de
chacun d'entre nous, il nous



encourageait : « La situation actuelle
aussi est difficile. Il y aura toujours
des difficultés dans le travail
apostolique ou personnel, mais nous
ne devons pas être effrayés, encore
moins découragés ou accablés, ni par
les difficultés dans l'Œuvre, ni par
celles que chacun de nous rencontre
dans sa vie personnelle, dans le
travail apostolique ou dans son
travail »[10].

« Le chemin du chrétien, comme
celui de tout homme, n’est pas facile
» écrivait saint Josémaria. Et il
ajoutait : « il est vrai qu’à certains
moments tout semble se dérouler
selon nos prévisions ; mais
d’ordinaire, cela ne dure pas. Vivre
c’est affronter des difficultés,
ressentir joies et peines dans son
cœur ; et dans cette forge, l’homme
peut acquérir force, patience,
magnanimité, sérénité. »[11].

Le monde en héritage



« Dans la prière du Psautier, le
monde est toujours présent »[12].
Toute l'histoire de l'humanité et
chaque parcours biographique, avec
ses hauts et ses bas, trouvent leur
battement de cœur dans ce livre
sapiential. Les Psaumes « ouvrent
l'horizon au regard de Dieu sur
l'histoire »[13]. Chaque mardi, en
récitant ce texte biblique, nous
pouvons considérer ce qui est dit au
verset 8 : « Demande, et je te donne
en héritage les nations, pour
domaine la terre tout entière ». Nous
avons le monde en héritage. C'est
pourquoi rien de ce qui s'y passe ne
peut être étranger à notre cœur : «
Un homme ou une société qui
demeurent passifs devant les
tribulations ou les injustices, qui ne
s’efforcent pas de les soulager, n’est
pas à la mesure de l’amour du Cœur
du Christ »[14].

Le Père nous invite souvent à nous
sentir proches de tout ce qui arrive,



surtout lorsque nous entendons
parler d'événements douloureux
comme les guerres, les épidémies ou
les catastrophes : « Tout nous touche,
tout nous touche. Et cela ne nous
pousse pas au découragement, mais à
la prière, à intensifier notre union
avec le Seigneur, à intensifier notre
désir des âmes, à réparer, à prier …
Et toujours, avec joie, sans perdre
l’espérance, sachant que nous aurons
toujours la grande arme de la prière.
La grande arme du travail
transformé en prière. La grande
arme du Deus nobiscum, parce que
Dieu est toujours avec nous »[15].

Nous en trouvons un exemple dans
la vie de saint Josémaria. Ceux qui
ont vécu avec lui se souviennent que,
lorsqu'il lisait les nouvelles ou
recevait des informations sur une
catastrophe naturelle, il était ému et
priait Dieu pour les personnes
touchées. Il savait aussi se réjouir et
s'émouvoir des progrès humains et



techniques de son époque. Car ce ne
sont pas seulement les malheurs que
nous faisons nôtres, mais aussi toutes
les bonnes choses du monde.

* * *

La prière des premiers disciples est
un modèle pour faire face aux revers
ou aux incompréhensions. « Nous
aussi, nous encourageait Benoît XVI,
nous devons savoir intégrer dans
notre prière les événements de notre
vie quotidienne, pour en rechercher
le sens profond. Et comme la
première communauté chrétienne,
nous aussi, en nous laissant éclairer
par la Parole de Dieu, par la
méditation de la Sainte Écriture,
nous pouvons apprendre à voir que
Dieu est présent dans notre vie,
présent aussi et précisément dans les
moments difficiles, et que tout –
même les choses incompréhensibles
– fait partie d'un plan d'amour
supérieur dans lequel la victoire



finale sur le mal, sur le péché et sur
la mort est vraiment celle du bien, de
la grâce, de la vie, de Dieu »[16].

Face à ceux qui veulent étouffer
l'annonce du Christ ou face à nos
propres limites, la réponse est la
confiance en Dieu qui nous remplit
d'espérance et nous fait regarder le
monde avec un profond optimisme,
sachant qu'Il est toujours à nos
côtés : « Moi-même, j'ai sacré mon
Roi sur Sion, ma sainte montagne
» (Ps 2, 6). C'est pourquoi cette prière
se termine par un appel à la
béatitude, au bonheur : « Heureux
qui trouve en lui son refuge ! »,
auquel fait écho ce point de Chemin :
« Aie toujours confiance en ton Dieu.
Il ne perd pas de batailles »[17].

[1]. Benoît XVI, Audience, 18 avril
2012.



[2]. Ibid.

[3]. Cfr. Quand le Christ passe, (Es
Cristo que pasa édition critico-
historique préparée par Antonio
Aranda, Rialp, 2013, n. 64b, p. 411).

[4]. Cf. Apuntes íntimos, (notes
intimes) 16-X-1931, no 334.

[5]. De Notre Père, Instruction,
V-1935/14-IX-1950, no 22, note 28.

[6]. De notre Père, Méditation, 15-
IV-1954.

[7]. De notre Père, Méditation, 28-
IV-1963 (cité dans F. Ocáriz, Nature,
grâce et gloire, p. 180).

[8]. J. L. González Gullón, DYA. La
academia y residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp, 2016,
note n. 409.

[9]. De notre Père, Lettre, 24 mars
1939.



[10]. Du Père, Méditation, 14-II-2023.

[11]. Amis de Dieu, no 77.

[12]. François, Audience, 21-X-2020.

[13]. Ibid.

[14]. Quand le Christ passe, no 167.

[15]. Du Père, Méditation, 14-II-2023.

[16]. Benoît XVI, Audience, 18 avril
2012.

[17]. Chemin, no 733.

María Candela

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/embrasser-le-
monde-entier-par-la-priere-psaume-2/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/embrasser-le-monde-entier-par-la-priere-psaume-2/
https://opusdei.org/fr-lu/article/embrasser-le-monde-entier-par-la-priere-psaume-2/
https://opusdei.org/fr-lu/article/embrasser-le-monde-entier-par-la-priere-psaume-2/

	Embrasser le monde entier par la prière : Psaume 2

