
opusdei.org

Eduquer les jeunes à
la Justice et à la Paix

Voici le message de Benoît XVI
pour la journée mondiale de la
Paix, le 1er janvier. Cette année,
le pape centre son intervention
sur l'éducation des jeunes.

30/12/2011

1. Le début d'une nouvelle année,
don de Dieu à l’humanité, m’incite à
adresser à tous, avec grande
confiance et affection, un message
spécial de vœux pour ce temps qui
est devant nous, afin qu’il soit



marqué concrètement par la justice
et par la paix.

Avec quelle attitude allons-nous
envisager la nouvelle année? Dans le
Psaume 130, nous trouvons une très
belle image. Le psalmiste dit que
l’homme de foi attend le Seigneur «
plus que les veilleurs l’aurore » (v. 6),
il l’attend avec une ferme espérance,
parce qu’il sait qu’elle apportera
lumière, miséricorde, salut. Cette
attente naît de l’expérience du
peuple élu, qui reconnaît que Dieu
l’éduque à regarder le monde tel
qu’il est en vérité et à ne pas se
laisser abattre par les tribulations. Je
vous invite à considérer l’année 2012
avec cette attitude confiante. Il est
vrai qu’au cours de l’année qui
s’achève, le sentiment de frustration
suscité par la crise qui frappe la
société, le monde du travail et
l’économie a augmenté; une crise
dont les racines sont avant tout
culturelles et anthropologiques. Il



semble presque qu’une chape
d’obscurité soit venue recouvrir
notre temps et ne permette pas de
voir avec clarté la lumière du jour.

Dans cette obscurité, le cœur de
l’homme ne cesse toutefois
d’attendre l’aurore dont parle le
psalmiste. Cette attente est
particulièrement vive et visible chez
les jeunes, et c’est pourquoi ma
pensée va vers eux en considérant la
contribution qu’ils peuvent et
doivent offrir à la société. Je voudrais
donc présenter le Message pour la
XLVe Journée Mondiale de la Paix
dans une perspective éducative: «
Éduquer les jeunes à la justice et à la
paix », convaincu qu’ils peuvent par
leur enthousiasme et leur ardeur en
vue d’un idéal, offrir une nouvelle
espérance au monde.

Mon Message s’adresse également
aux parents, aux familles, à toutes les
composantes éducatives, formatives,



comme aussi aux responsables dans
les différents milieux de la vie
religieuse, sociale, politique,
économique, culturelle et de la
communication. Être attentifs au
monde des jeunes, savoir l'accueillir
et le valoriser, n’est pas seulement
une opportunité, mais un devoir
fondamental de toute la société, pour
la construction d’un avenir de justice
et de paix.

Il s’agit de communiquer aux jeunes
une appréciation de la valeur
positive de la vie, en suscitant en eux
le désir de la dédier au service du
Bien. C’est là une tâche qui nous
engage tous personnellement.

Les préoccupations exprimées par de
nombreux jeunes ces derniers temps,
dans différentes régions du monde,
manifestent le désir de pouvoir
regarder l’avenir avec une espérance
fondée. Actuellement, les aspects
qu’ils vivent avec appréhension sont



nombreux : le désir de recevoir une
formation qui les prépare de
manière plus profonde à affronter la
réalité, la difficulté de former une
famille et de trouver un emploi
stable, la capacité effective de
participer au monde de la politique,
de la culture et de l’économie pour
construire une société ayant un
visage plus humain et solidaire.

Il est important que ces ferments, et
l’élan vers un idéal qu’ils
contiennent, trouvent l’attention qui
leur est due de la part de tous les
membres de la société. L’Église
regarde les jeunes avec espérance ;
elle a confiance en eux et elle les
encourage à rechercher la vérité, à
défendre le bien commun, à avoir
des perspectives ouvertes sur le
monde et des yeux capables de voir
des « choses nouvelles » (Is 42, 9; 48,
6)!

Les responsables de l’éducation



2. L’éducation est l’aventure la plus
fascinante et difficile de la vie.
Éduquer – du latin educere – signifie
conduire hors de soi pour introduire
à la réalité, vers une plénitude qui
fait grandir la personne. Ce
processus se nourrit de la rencontre
de deux libertés, celle de l’adulte, et
celle du jeune. Ceci demande la
responsabilité du disciple qui doit
être ouvert pour se laisser guider
vers la connaissance de la réalité, et
celle de l’éducateur qui doit être
disposé à se donner lui-même. Plus
que jamais sont nécessaires pour cela
d’authentiques témoins et non pas de
simples dispensateurs de règles et
d’informations ; des témoins qui
sachent voir plus loin que les autres,
parce que leur vie embrasse des
espaces plus vastes. Le témoin est
celui qui vit en premier le chemin
qu’il propose.

Quels sont les lieux où mûrit la vraie
éducation à la paix et à la justice? Il y



a d’abord la famille, puisque les
parents sont les premiers
éducateurs. La famille est la cellule
originaire de la société. « C’est dans
la famille que les enfants apprennent
les valeurs humaines et chrétiennes
qui permettent une coexistence
constructive et pacifique. C’est dans
la famille qu’on apprend la solidarité
entre les générations, le respect des
règles, le pardon et l’accueil de
l’autre » [1]. Elle est la première école
où on est éduqué à la justice et à la
paix.

Nous vivons dans un monde où la
famille, et aussi la vie elle-même,
sont constamment menacées et assez
fréquemment brisées. Des conditions
de travail souvent peu compatibles
avec les responsabilités familiales,
des préoccupations pour l’avenir, des
rythmes de vie frénétiques, des
migrations en recherche de moyens
de subsistance adaptés – voire même
de simple survivance –, finissent par

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftn1


rendre difficile la possibilité
d’assurer aux enfants un des biens
les plus précieux: la présence des
parents; une présence qui permette
un partage toujours plus approfondi
du chemin afin de pouvoir
transmettre l’expérience et les
certitudes acquises avec les années,
qui ne peuvent se communiquer que
grâce au temps passé ensemble. Aux
parents, je désire dire de ne pas
perdre courage! Par l’exemple de
leur vie, qu’ils exhortent leurs
enfants à placer leur espérance avant
tout en Dieu, de là seulement
surgissent justice et paix
authentiques.

Je voudrais m’adresser aussi aux
responsables des institutions qui ont
un devoir éducatif : qu’avec un grand
sens des responsabilités, ils veillent à
ce que la dignité de chaque personne
soit respectée et valorisée en toutes
circonstances. Qu’ils aient soin que
chaque jeune puisse découvrir sa



propre vocation, en l’accompagnant
pour faire fructifier les dons que le
Seigneur lui a accordés. Qu’ils
donnent aux familles l’assurance que
leurs enfants puissent avoir un
parcours de formation qui ne soit pas
en contradiction avec leur
conscience et leurs principes
religieux.

Que chaque structure éducative
puisse être un lieu d’ouverture au
transcendant et aux autres ; un lieu
de dialogue, de cohésion et d’écoute,
où le jeune se sente valorisé dans ses
propres potentialités et ses richesses
intérieures, et apprenne à estimer
vraiment ses frères. Que ce lieu
puisse enseigner aussi à goûter la
joie qui jaillit du fait de vivre, jour
après jour, dans la charité et dans la
compassion envers le prochain, et
dans la participation active à la
construction d’une société plus
humaine et fraternelle.



Je me tourne ensuite vers les
responsables politiques, en leur
demandant d’aider concrètement les
familles et les institutions éducatives
à exercer leur droit et leur devoir
d’éduquer. Un soutien adapté à la
maternité et à la paternité ne doit
jamais manquer. Qu’ils fassent en
sorte que l’accès à l’instruction ne
soit jamais nié à personne, et que les
familles puissent choisir librement
les structures éducatives qu’elles
retiennent être plus conformes au
bien de leurs enfants. Qu’ils
s’engagent à favoriser le
regroupement des familles qui sont
divisées par la nécessité de trouver
des moyens de subsistance. Qu’ils
offrent aux jeunes une image limpide
de la politique, comme un service
véritable pour le bien de tous.

En outre, je ne peux pas ne pas en
appeler au monde des médias afin
qu’il donne sa contribution
éducative. Dans la société



d’aujourd’hui, les moyens de
communication de masse ont un rôle
particulier: non seulement ils
informent, mais ils façonnent aussi
l’esprit de leurs destinataires et ils
peuvent donc contribuer de façon
notable à l’éducation des jeunes. Il
est important de retenir que le lien
entre éducation et communication
est très étroit : l’éducation advient en
effet par les moyens de
communication, qui influent sur la
formation de la personne d’une
manière positive ou négative.

Les jeunes aussi doivent avoir le
courage de vivre en premier eux-
mêmes ce qu’ils demandent à ceux
qui les entourent. C’est une grande
responsabilité qui les concerne:
qu’ils aient la force de faire un usage
bon et conscient de leur liberté. Ils
sont eux aussi responsables de leur
propre éducation et de votre
formation à la justice et à la paix !



Éduquer à la vérité et à la liberté

3. Saint Augustin se demandait: « 
Quid enim fortius desiderat anima
quam veritatem? – Que désire
l’homme plus fortement que la
vérité?–» [2] Le visage humain d’une
société dépend beaucoup de la
contribution de l’éducation à
maintenir vive cette demande qu’on
ne peut pas supprimer. En effet,
l’éducation concerne la formation
intégrale de la personne, y compris la
dimension morale et spirituelle de
l’être, en vue de sa fin ultime et du
bien de la société dont elle est
membre. Dès lors, pour éduquer à la
vérité, il convient avant tout de
savoir qui est la personne humaine
et d’en connaître la nature.
Contemplant la réalité qui l’entoure,
le psalmiste réfléchit: « À voir ton
ciel, ouvrage de tes doigts, la lune et
les étoiles que tu fixas, qu’est-ce que
l’homme pour que tu penses à lui, le
fils d’un homme, que tu en prennes

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftn2


souci? » (Ps 8, 4-5). Voici la question
fondamentale à se poser: qui est
l’homme? L’homme est un être qui
porte dans son cœur une soif d’infini,
une soif de vérité – non partielle,
mais capable d’expliquer le sens de
la vie – car il a été créé à l’image et
selon la ressemblance de Dieu.
Reconnaître alors, avec gratitude, la
vie comme un don inestimable, porte
à découvrir la propre dignité
profonde et l’inviolabilité de chaque
personne. C’est pourquoi, la
première éducation consiste dans le
fait d’apprendre à reconnaître dans
l’homme l’image du Créateur et, par
conséquent, à avoir un respect
profond pour tout être humain et à
aider les autres à avoir une vie
conforme à cette très haute dignité. Il
ne faut jamais oublier que « le
développement authentique de
l’homme concerne unitairement la
totalité de la personne dans chacune
de ses dimensions » [3], y compris sa
dimension transcendante, et que la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftn3


personne ne peut être sacrifiée en
vue d’obtenir un bien particulier,
qu’il soit économique ou social,
individuel ou collectif.

C’est seulement par sa relation avec
Dieu que l’homme comprend aussi le
sens de sa propre liberté. Et c’est la
tâche de l’éducation de former à la
liberté authentique. Celle-ci n’est pas
l’absence de liens ou le règne du
libre arbitre, elle n’est pas
l’absolutisme du « je ». L’homme qui
se croit absolu, qui n’est dépendant
de rien et de personne, et qui croit
pouvoir faire tout ce qu’il veut, finit
par contredire la vérité de son
propre être et par perdre sa liberté.
Au contraire, l’homme est un être
relationnel qui vit en relation avec
les autres et avec Dieu surtout. La
liberté authentique ne peut jamais
être atteinte dans l’éloignement de
Dieu.



La liberté est une valeur précieuse,
mais délicate; elle peut être mal
comprise et mal utilisée. «
Aujourd’hui, un obstacle
extrêmement menaçant pour
l’œuvre d’éducation est constitué par
la présence massive, dans notre
société et notre culture, de ce
relativisme qui, en ne reconnaissant
rien comme définitif, ne laisse
comme ultime mesure que son
propre moi avec ses désirs, et sous
l’apparence de la liberté devient une
prison pour chacun, séparant l’un de
l’autre et réduisant chacun à se
retrouver enfermé dans son propre «
Moi ». Dans un tel horizon relativiste
une véritable éducation n’est donc
pas possible: en effet, sans la lumière
de la vérité toute personne est
condamnée, à un moment ou à un
autre, à douter de la bonté de sa vie
même et des relations qui la
constituent, de la valeur de son
engagement pour construire quelque



chose en commun avec les autres » 
[4].

Pour exercer sa liberté, l’homme doit
alors dépasser l’horizon relativiste et
connaître la vérité sur lui-même, et
la vérité sur le bien et le mal. Au fond
de sa conscience, l’homme découvre
une loi qu’il ne se donne pas lui-
même, mais à laquelle il doit obéir au
contraire et dont la voix l’appelle à
aimer, à faire le bien et à fuir le mal,
à assumer la responsabilité du bien
accompli et du mal commis [5]. Pour
cela, l’exercice de la liberté est
profondément lié à la loi morale
naturelle, qui est de caractère
universel. Elle exprime la dignité de
chaque personne, pose les bases de
ses droits et devoirs fondamentaux,
et par conséquent et en dernière
analyse, du vivre-ensemble juste et
pacifique entre les personnes.

Le juste usage de la liberté est donc
central pour la promotion de la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftn4
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftn5


justice et de la paix, qui requièrent le
respect pour soi-même et pour
l’autre, même s’il est loin de son
mode d’être et de vivre. De cette
attitude proviennent les éléments
sans lesquels la paix et la justice
restent des paroles privées de
contenu: la confiance réciproque, la
capacité à construire un dialogue
constructif, la possibilité du pardon –
que tant de fois on aimerait obtenir
mais qu’on a de la peine à donner –,
la charité réciproque, la compassion
pour les plus faibles, comme
également la disponibilité au
sacrifice.

Éduquer à la justice

4. Dans notre monde où la valeur de
la personne, de sa dignité et de ses
droits – au-delà des déclarations
d’intentions – est sérieusement
menacée par la tendance généralisée
à recourir exclusivement aux critères
de l’utilité, du profit et de l’avoir, il



est important de ne pas couper le
concept de justice de ses racines
transcendantes. La justice, en effet,
n’est pas une simple convention
humaine, car ce qui est juste n’est
pas déterminé originairement par la
loi positive, mais par l’identité
profonde de l’être humain. C’est la
vision intégrale de l’homme qui
permet de ne pas tomber dans une
conception contractuelle de la justice
et d’ouvrir aussi, grâce à elle,
l’horizon de la solidarité et de
l’amour [6].

Nous ne pouvons pas ignorer que
certains courants de la culture
moderne, soutenus par des principes
économiques rationalistes et
individualistes, ont aliéné le concept
de justice jusque dans ses racines
transcendantes, le séparant de la
charité et de la solidarité : « la cité de
l’homme n’est pas uniquement
constituée par des rapports de droits
et de devoirs, mais plus encore, et

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftn6


d’abord, par des relations de gratuité,
de miséricorde et de communion. La
charité manifeste toujours l’amour
de Dieu, y compris dans les relations
humaines. Elle donne une valeur
théologale et salvifique à tout
engagement pour la justice dans le
monde ». [7]

« Heureux les affamés et assoiffés de
la justice, car ils seront rassasiés
» (Mt 5, 6). Ils seront rassasiés parce
qu’ils ont faim et soif de relations
justes avec Dieu, avec eux-mêmes,
avec leurs frères et sœurs, et avec la
création tout entière.

Éduquer à la paix

5. « La paix n’est pas seulement
absence de guerre et elle ne se borne
pas à assurer l’équilibre des forces
adverses. La paix ne peut s’obtenir
sur terre sans la sauvegarde des
biens des personnes, la libre
communication entre les êtres
humains, le respect de la dignité des

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftn7


personnes et des peuples, la pratique
assidue de la fraternité » [8]. La paix
est un fruit de la justice et un effet de
la charité. La paix est avant tout un
don de Dieu. Nous chrétiens, nous
croyons que le Christ est notre vraie
paix: en Lui et dans Croix, Dieu a
réconcilié le monde avec Lui et a
détruit les barrières qui nous
séparaient les uns des autres (cf. Ep
2, 14-18); en Lui il y a une seule
famille réconciliée dans l’amour.

Toutefois, la paix n’est pas seulement
un don à recevoir, mais bien
également une œuvre à construire.
Pour être vraiment des artisans de
paix, nous devons nous éduquer à la
compassion, à la solidarité, à la
collaboration, à la fraternité, être
actifs au sein de la communauté et
vigilants à éveiller les consciences
sur les questions nationales et
internationales et sur l’importance
de la recherche de modalités
adéquates pour la redistribution de

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftn8


la richesse, pour la promotion de la
croissance, pour la coopération au
développement et pour la résolution
des conflits. « Heureux les artisans
de paix, car ils seront appelés fils de
Dieu », affirme Jésus dans le discours
sur la montagne (Mt 5, 9).

La paix pour tous naît de la justice de
chacun. Personne ne peut éluder
cette tâche essentielle de promouvoir
la justice, selon ses propres
compétences et ses responsabilités.
J’invite particulièrement les jeunes,
qui maintiennent toujours vive la
tension vers des idéaux, à avoir de la
patience et de la ténacité dans la
recherche de la justice et de la paix,
dans l’éducation du goût pour ce qui
est juste et vrai, même si cela peut
comporter des sacrifices et aller à
contre-courant.

Lever les yeux vers Dieu

6. Face au difficile défi dans le
parcours des voies de la justice et de



la paix, nous pouvons être tentés de
nous demander, comme le
psalmiste : « Je lève les yeux vers les
montagnes: mon secours, d’où
viendra-t-il ? » (Ps 121, 1).

Je veux dire à tous avec force, et
particulièrement aux jeunes: « Ce ne
sont pas les idéologies qui sauvent le
monde, mais c’est seulement le fait
de se tourner vers le Dieu vivant, le
garant de ce qui est véritablement
bon et vrai… [le fait de] se tourner
sans réserve vers Dieu, qui est la
mesure de ce qui est juste et qui est,
en même temps, l’amour éternel.
Qu’est-ce qui pourrait bien nous
sauver sinon l’amour? » [9] L’amour
se réjouit de la vérité, il est la force
qui donne la capacité de s’engager
pour la vérité, la justice et la paix, car
il excuse tout, croit tout, espère tout,
supporte tout (cf. 1 Co 13, 1-13).

Chers jeunes, vous êtes un don
précieux pour la société. Face aux

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftn9


difficultés, ne vous laissez pas
prendre par le découragement et ne
vous complaisez pas dans de fausses
solutions, qui, souvent, se présentent
comme la voie la plus facile pour
résoudre les problèmes. N’ayez pas
peur de vous engager, d’affronter
l’effort et le sacrifice, de choisir des
chemins qui exigent la fidélité et la
constance, l’humilité et le
dévouement. Vivez avec confiance
votre jeunesse et les désirs profonds
de bonheur, de vérité, de beauté et
d’amour vrai que vous éprouvez!
Vivez intensément cette phase de la
vie si riche et pleine d’enthousiasme.

Prenez conscience d’être vous-
mêmes des exemples stimulants pour
les adultes. Plus vous vous efforcez
de vaincre les injustices et la
corruption, plus vous désirerez un
avenir meilleur et vous vous
engagerez à le construire, alors vous
le serez vraiment. Ayez conscience
de vos potentialités et ne vous repliez



jamais sur vous-mêmes, mais sachez
travailler pour un avenir plus
lumineux pour tous. Vous n’êtes
jamais seuls. L’Église a confiance en
vous, elle vous suit, elle vous
encourage et désire vous offrir ce
qu’elle a de plus précieux : la
possibilité de lever les yeux vers
Dieu, de rencontrer Jésus Christ,
Celui qui est la justice et la paix.

À vous tous, hommes et femmes qui
avez à cœur la cause de la paix! La
paix n’est pas un bien déjà acquis,
mais un objectif auquel, tous et
chacun, nous devons aspirer.
Regardons l’avenir avec une plus
grande espérance, encourageons-
nous les uns les autres dans notre
cheminement, travaillons à donner à
notre monde un visage plus humain
et fraternel, et sentons-nous unis
dans la responsabilité envers les
jeunes générations présentes et
futures, en particulier en les
éduquant à être des personnes



pacifiques et des artisans de paix.
C’est sur la base de cette prise de
conscience que je vous confie ces
réflexions, et que je vous adresse
mon appel: unissons nos forces
spirituelles, morales et matérielles,
pour « éduquer les jeunes à la justice
et à la paix ».

Du Vatican, le 8 décembre 2011.

BENEDICTUS PP XVI

[1] BENOÎT XVI, Discours aux
administrateurs de la Région du
Latium, de la ville et de la province de
Rome(14 janvier 2011): L’Osservatore
Romano français n. 3.171 (10 février
2011), p. 13.

[2] Commentaire à l’Évangile selon
Saint Jean, 26, 5. [3] BENOÎT XVI, Lett.
enc. Caritas in veritate (29 juin 2009),
n. 11: AAS 101 (2009), p. 648; La
Documentation Catholique 2429
(2009), p. 757; cf. PAUL VI, Lett. enc. 
Populorum progressio (26 mars

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20110114_amministrazione-lazio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20110114_amministrazione-lazio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20110114_amministrazione-lazio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20110114_amministrazione-lazio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20110114_amministrazione-lazio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_fr.html


1967), n. 14: AAS 59 (1967), p. 264. La
Documentation Catholique 1492
(1967), p. 679.

[4] BENOÎT XVI, Discours à
l’ouverture du Congrès ecclésial
diocésain dans la Basilique Saint-Jean-
de-Latran (6 juin 2005): AAS 97
(2005), p. 816; L’Osservatore Romano
français n. 2.885 (14 juin 2005), pp.
3-4.

[5] Cf. CONCILE OECUMÉNIQUE
VATICAN II, Constitution pastorale
sur l’Église dans le monde de ce
temps Gaudium et spes, n. 16.

[6] Cf. BENOÎT XVI, Discours au
Reichtag (Berlin, 22 septembre 2011):
L’Osservatore Romano français n.
3.203 (29 septembre 2011), pp. 4-5.

[7] BENOÎT XVI, Lett. enc. Caritas in
veritate, n. 6: AAS 101 (2009), pp.
644-645; La Documentation
Catholique 2429 (2009), p. 755.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20050606_convegno-famiglia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20050606_convegno-famiglia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20050606_convegno-famiglia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20050606_convegno-famiglia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20050606_convegno-famiglia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20050606_convegno-famiglia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20050606_convegno-famiglia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20050606_convegno-famiglia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html#6.
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html#6.
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html#6.
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html#6.


[8] Catéchisme de l’Église catholique,
n. 2304.

[9] BENOÎT XVI, Homélie lors de la
veillée de prière au Marienfeld
(Cologne, 20 août 2005): AAS 97
(2005), pp. 885-886; L’Osservatore
Romano français n. 2.895 (23 août
2005), p. 11.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-les-
jeunes-a-la-justice-et-a-la-paix/

(18/01/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P7W.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P7W.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P7W.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace_fr.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20050820_vigil-wyd_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20050820_vigil-wyd_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20050820_vigil-wyd_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20050820_vigil-wyd_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20050820_vigil-wyd_fr.html
https://opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-les-jeunes-a-la-justice-et-a-la-paix/
https://opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-les-jeunes-a-la-justice-et-a-la-paix/
https://opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-les-jeunes-a-la-justice-et-a-la-paix/

	Eduquer les jeunes à la Justice et à la Paix

