
opusdei.org

Eduquer l'affectivité

Ce qui est nécessaire pour
atteindre le bonheur, ce n'est
pas une vie facile, mais un cœur
plein d'amour ; cela revient à
éduquer l'affectivité.

08/04/2015

Éduquer l'affectivité 

L'histoire humaine atteste que, dès
l'antiquité, certains sentiments ont
été perçus comme mauvais, surtout
ceux qui pourraient diminuer, voire
annuler, la liberté. La maîtrise de
l'affectivité a été l'une des



préoccupations des stoïciens grecs et
romains, de la pensée orientale et
d'un bon nombre de religions
anciennes, qui pensaient pouvoir
parvenir à la vérité sur l'homme —
être vraiment soi-même, « sois celui
que tu es » — en contrôlant ou en
réprimant le monde de l'affectivité.
De nombreuses et grandes traditions
de sagesse suggèrent effectivement
qu'il est important de se protéger des
désirs immodérés et des sentiments
qui s'opposent à la liberté. On dirait
qu'elles ont vérifié, depuis les temps
les plus anciens, qu'il y a dans le
cœur de l'homme des forces
opposées qui se combattent souvent
violemment.

Toutes ces traditions évoquent
l'agitation des passions ; toutes
conseillent une conduite prudente et
paisible, guidée par une raison qui
contrôle les désirs ; toutes
recherchent une liberté intérieure
chez l'homme, conçue non comme



un point de départ mais comme une
conquête. Chacun doit parvenir à la
maîtrise de soi, en suivant la règle de
sa raison, car tel est le chemin de ce
que l'on commença, à l'époque, à
appeler vertu, la joie et le bonheur
n'étant que les fruits d'une vie
conforme à la vertu.

La conversion du cœur

Le cœur humain est capable d'une
noblesse évidente, des plus hauts
degrés d'héroïsme et de sainteté,
mais aussi de profondes bassesses et
d'instincts déshumanisés. Dans le
Nouveau Testament, Jésus-Christ
demande avec force la conversion
intérieure du cœur et des désirs :
l'homme bon tire le bien du trésor de
son cœur qui est bon ; et l'homme
mauvais tire le mal de son cœur qui
est mauvais : car ce que dit la
bouche, c'est ce qui déborde du
cœur. , enseignait-il, tout en
soulignant la nécessité radicale de la



pureté intérieure : Vous êtes de ceux
qui se font passer pour justes aux
yeux des gens, mais Dieu connaît vos
cœurs.

La morale chrétienne ne se méfie pas
des sentiments. Elle enseigne au
contraire qu'il faut en prendre soin
et bien les orienter car ils sont d'une
grande importance pour une vie
heureuse. Orienter et éduquer
l'affectivité demande un vrai travail
de purification, car le péché a
introduit le désordre dans le cœur
des hommes et il faut l'assainir. À la
suite de cette vaste tradition, notre
Fondateur a pu écrire : Je ne te
demande pas, Seigneur de m'enlever
mes capacités d'aimer, puisqu'elles
peuvent m'aider à te servir, mais de
les passer au creuset .

Il s'agit donc de construire en tenant
compte des exigences de la dignité de
l'homme et dans le respect de ce qui
est propre et spécifique à sa nature.



Dans le domaine affectif, le meilleur
style et le meilleur mode seront ceux
qui rapprochent le plus de cette
dignité singulière de l'être humain.
Plus nous y parviendrons, plus notre
bonheur et notre sainteté
deviendront accessibles.

Sentiments et vertu

On oublie souvent que les sentiments
sont une réalité humaine puissante
qui, pour le meilleur ou pour le pire,
poussent à l'action ou l'entravent.
Leur éducation a parfois été négligée,
peut-être parce qu'ils étaient
confusément perçus comme quelque
chose d'obscur et de mystérieux, plus
proches de la dimension corporelle
que de la raison, presque
incontrôlables ; ou peut-être parce
que l'on a confondu le sentiment
avec le sentimentalisme ou la
sensiblerie ; ou encore parce que la
formation de l'affectivité est une
tâche ardue, qui demande



discernement et constance et que
l'on a tendance à l'éluder presque
sans s'en rendre compte.

Les sentiments apportent à la vie une
grande partie de sa richesse : ils
permettent de nuancer les jugements
et de moduler la volonté, ajoutant un
zeste de sensibilité à la raison, et ils
se révèlent ainsi décisifs pour une
vie réussie et bien remplie. Ce sont,
selon le mot de Pascal, les raisons du
cœur. Ce qui est nécessaire pour
atteindre le bonheur, ce n'est pas une
vie facile, mais un cœur plein
d'amour ; cela revient à éduquer
l'affectivité. À vrai dire, nous
sommes tous convaincus que l'on
peut assez bien contrôler ses
sentiments, sans tomber dans la
fatalité et penser que l'on ne peut ni
les modifier ni les éduquer, que les
gens sont irrémédiablement comme
ceci ou comme cela, généreux ou
jaloux, tristes ou joyeux, affectueux
ou froids, optimistes ou pessimistes,



comme si cela répondait à un destin
inexorable, impossible à modifier.

Il est certain que nos sentiments sont
liés, presque de manière innée, à
notre tempérament, dont la portée
est difficile à préciser. Mais il faut
aussi tenir compte de l'influence
puissante de la famille, de l'école, de
la culture environnante, de la foi. Et
compter par-dessus tout, sur l'effort
personnel pour améliorer son
caractère et le rendre fort, avec l'aide
de la grâce de Dieu. Ne dis pas : «
C'est mon tempérament…, ce sont des
manifestations de mon caractère. »
Ce sont des manifestations de ton
manque de caractère : sois homme,
esto vir .

Exemple, exigence et bonne
communication

Dans l'apprentissage émotionnel, une
place prépondérante revient à
l'exemple. Il suffit de considérer
comment se transmet de père en fils,



par exemple, la capacité de discerner
la souffrance des autres, de les
comprendre, ou de proposer de l'aide
à celui qui en a besoin. Ce sont ces
genres d'émotions que nous
apprenons tous à ressentir
spontanément, que nous
enregistrons dans notre mémoire
vitale sans presque nous en rendre
compte, en observant simplement
ceux qui nous entourent. Ces
émotions entrent ensuite de façon
naturelle dans notre caractère
personnel, qui forge notre nature.

Tout n'est pas cependant dans le bon
exemple : il y a des enfants égoïstes
et insensibles dont les parents ont
pourtant un grand cœur. Le modèle
est important, mais il faut aussi
apprendre à acquérir une sensibilité
adaptée à chaque bien, aider à
découvrir les besoins des autres,
signaler la beauté d'une vie fondée
sur la générosité ; et éduquer aussi
dans un climat d'exigence



personnelle, sans laquelle la paresse
et l'égoïsme risquent d'étouffer
facilement tous les processus de
maturation émotionnelle. Discipline
et autorité sont des éléments décisifs
dans la formation.

Tout aussi essentielle : une
atmosphère calme et détendue où
l'on communique bien. Il est en effet
important de créer, dans la vie
familiale, des moments d'intimité où
les sentiments de chacun
s'extérioriseront dans un climat de
confiance, afin qu'ils soient partagés
et orientés, sans trop de pudeur à
l'heure de manifester ses émotions
afin que l'on puisse facilement
exprimer, avec loyauté et affection,
ce qui nous a indisposé ou réjoui.

Si l'harmonie venait à manquer entre
certains sentiments et la réalité,
comme la miséricorde devant la
souffrance d'autrui ou la joie devant
le succès des autres, ou si certaines



réactions devaient être soit difficiles
à exprimer soit raillées par les
autres, l'intéressé aurait tendance à
restreindre son univers affectif. La
personne aurait de moins en moins
de sentiments et sa capacité d'aimer
finirait, en étant réprimée, par
s'estomper. Elle perdrait ainsi un
facteur important d'enrichissement
personnel et de bonheur, et une aide
inestimable pour sa vie quotidienne.

La force de l'éducation

Le chemin est long du sentiment au
comportement. L'on peut par
exemple avoir peur et agir
néanmoins avec courage, ressentir
de la haine et pardonner. C'est dans
ce « matelas » qui sépare les
sentiments de l'action que se situe la
liberté : la décision de la personne
intervient entre le sentiment que l'on
éprouve et son acceptation, puis
entre son acceptation et l'action.
Saint Thomas disait que, sur le plan



moral, la personne est causa sui,
cause, origine d'elle-même, de ses
décisions : elle parvient à être bonne
si elle choisit le bien et le met en
pratique, ce qui l'enrichit comme
personne, la rend meilleure, et la
stimule pour continuer à grandir ;
mais elle peut tout aussi bien choisir
le mal, peut-être pour éviter des
problèmes ou des déconvenues…
L'expérience dit pourtant que l'envie
d'obtenir un succès immédiat ou une
compensation, un « plat de lentilles »
pourrait-on dire, n'apporte pas le
bonheur car on a manqué de la
patience nécessaire — de force d'âme
en somme — pour attendre et
obtenir le vrai bien. Un des plus
grands défauts de la culture
occidentale consiste à vouloir tout,
tout de suite, et sans effort.

La maturité d'une décision dépend,
d'une part, de la vertu de prudence
qui permet de décider du moment où
on la prend et, d'autre part, du



processus préalable d'éducation et
d'auto-éducation, dans lequel la force
d'âme joue un rôle éminent. C'est
donc tout au long de l'existence que
l'on apprend à ressentir d'une
certaine manière et, par conséquent,
à agir. Reprenons l'exemple
précédent : si quelqu'un de peureux
a pris l'habitude de réagir en se
laissant dominer par la peur
provoquée chez lui par certaines
situations, il y répondra
habituellement sur le mode affectif,
c'est-à-dire en prenant la fuite, ce qui
finira par devenir un trait de son
caractère. S'il arrive au contraire à
surmonter sa peur, il finira, même si
elle ne disparaît pas, par réagir avec
courage, c'est-à-dire de façon
vertueuse.

Sentiments et éducation morale

L'éducation doit prêter une attention
très particulière à l'expérience
morale, et ne pas se limiter à des



questions telles que le
développement intellectuel, la force
de volonté ou la stabilité
émotionnelle. Une bonne éducation
sentimentale doit favoriser, entre
autres choses, le plaisir de faire le
bien et le malaise face au mal. Il
s'agit donc de s'exercer à aimer ce
qui mérite vraiment d'être aimé.

Il y a en nous des sentiments qui
nous poussent à faire le bien et
d'autres qui menacent notre vie
morale : Je ne fais pas le bien que je
voudrais, mais je commets le mal que
je ne voudrais pas. . Nous devons
moduler nos sentiments pour qu'ils
nous stimulent à nous sentir bien
lorsque nous faisons ce qui contribue
à la construction d'une personnalité
harmonieuse et accomplie ; et à nous
sentir mal dans le cas contraire.

Pour les premiers chrétiens, la vision
positive de l'affectivité humaine était
connaturelle et immédiate, comme le



prouve ce conseil de saint Paul : Ayez
en vous les dispositions qui sont dans
le Christ Jésus . Le Catéchisme de
l'Église Catholique explique quant à
lui qu'il est important d'impliquer la
vie affective dans la sainteté : « La
perfection morale est que l'homme
ne soit pas mû au bien par sa volonté
seulement, mais aussi par son appétit
sensible selon cette parole du
Psaume : “Mon cœur et ma chair
crient de joie vers le Dieu vivant" (Ps
84, 3). »

Il est vrai que la perspective de faire
le bien peut parfois ne pas être
attrayante. C'est précisément pour
cela que les sentiments ne sont pas
toujours un guide moral infaillible ou
sûr. Il ne faut pas sous-estimer pour
autant leur force et leur influence, et
c'est pourquoi il convient de les
orienter pour qu'ils nous aident à
faire bien et à rechercher le bonheur.
Si quelqu'un, par exemple, se sent
mal quand il ment et heureux en



étant sincère, cela lui sera sans doute
d'une grande utilité ; s'il est mal à
l'aise quand il manque de loyauté ou
quand il est égoïste, paresseux ou
injuste, ce ressenti l'aidera, mieux
que tout autre raisonnement, à éviter
de tomber dans ces travers. En «
éduquant » bien les sentiments, on
peut mener une vie vertueuse et
atteindre la sainteté avec moins
d'effort. Il s'agit de gagner le bonheur
du ciel en aimant passionnément
cette vie : J'en suis de plus en plus
persuadé : le bonheur du ciel est
pour ceux qui savent vivre heureux
sur la terre. Ce qui, évidemment,
passe par l'acceptation – et l'amour –
des petites croix qui nous
contrarient.

La liberté intérieure

Nous avons parfois tendance à
identifier obligation et contrainte et
nous percevons le devoir comme une
perte de liberté, ce qui serait un



obstacle pour le développement
émotionnel. Il est certain que le
devoir est secondaire dans la vie
morale. La première chose que l'on
cherche est en effet le bien et c'est
pourquoi, paradoxalement, nous
choisissons parfois un mal, car nous
désirons un bien qui en fin de
compte se révèle précaire et
misérable : il nous comble en
apparence parce qu'il demande
moins d'effort et nous procure un
plaisir immédiat, mais en réalité il ne
nous satisfait pas pleinement, et il
laisse même notre conscience dans
l'inquiétude et avec une sensation de
vide. Le rôle du devoir est de rester
comme en arrière-plan et de nous
aider à choisir une réalité qui, tout
en se révélant ardue, est plus riche et
abondante. En ce sens, le devoir nous
montre le chemin vers le bien et
nous aide à ne pas y renoncer tant
que nous ne l'avons pas atteint. Dire
que nous faisons une chose parce
que nous devons la faire signifie en



réalité que ce devoir est notre bien
et, par conséquent, notre chemin
vers le bonheur.

Accomplir notre devoir est donc une
attitude qui nous perfectionne ; si
nous l'acceptons comme venant
d'une voix amie, nous finirons par
l'assumer cordialement et avec
plaisir. Nous découvrirons ainsi que
le grand acquis de l'éducation
affective consiste, pour une vie
bonne et réussie, à unir autant que
possible vouloir et devoir dans la
poursuite du bien. De plus, on atteint
ainsi un degré plus grand de liberté,
car le bonheur ne consiste pas à faire
ce que l'on veut — au sens de se
laisser guider par ses désirs
indépendamment des engagements
pris — mais à vouloir ce que l'on doit
faire. L'on pourrait appliquer ici ce
que saint Josémaria affirmait de la
vocation chrétienne : faire les choses,
parce que ça me chante : si la liberté
ne collabore pas avec le devoir — le



devoir d'être heureux et saint —, elle
reste comme en suspens, à la merci
de la moindre passion passagère,
sans lien avec la réalité, en marge de
la vérité sur nous-même et de la
destinée finale à laquelle Dieu nous
appelle.

Éduquer l'affectivité renforce le bon
agir moral, car nous accomplirons
alors notre devoir non pas contraints
et forcés, mais parce que nous le
percevrons comme un idéal qui nous
conduit à notre plénitude, et que c'est
là l'une des plus grandes conquêtes
de la vraie liberté. La main dans la
main avec la Vierge Marie, à l'écoute
de son cœur, l'homme apprend à
parler la seule langue des enfants de
Dieu, la langue des âmes
contemplatives. Une langue sans
mots, mais qui possède mille motions
de la volonté, qui a de la clarté dans
l'intelligence, de l'affection dans le
cœur, et est bien décidée à mener



une vie droite pour atteindre le bien,
la lumière, et la paix.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-

laffectivite/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-laffectivite/
https://opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-laffectivite/
https://opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-laffectivite/

	Eduquer l'affectivité
	Éduquer l'affectivité


