
opusdei.org

Eduquer à la
tempérance et à la
sobriété

le Carême vient de débuter avec
le mercredi des Cendres. Nous
vous proposons cette réflexion
sur la tempérance, tout à fait
adaptée à ce temps liturgique,
pour aider les parents dans leur
tâche éducative.

24/02/2012

Dans la tâche éducative, il est
fréquent que lorsque les parents
doivent refuser quelque chose à



leurs enfants ceux-ci se demandent
pourquoi ils ne peuvent pas suivre la
mode, naviguer sur l’internet jouer
sur l’ordinateur, ou encore pourquoi
ils doivent manger ce qui ne leur
plaît pas. La réponse qui vient
spontanément à l’esprit pourrait être
simplement « parce que nous ne
pouvons pas nous permettre cette
dépense » ou bien « parce que tu dois
finir tes devoirs », ou, dans le
meilleur des cas, « parce que tu
finiras par devenir capricieux ».

Ce sont jusqu’à un certain point des
réponses valables, tout au moins
pour se tirer momentanément
d’affaire, mais qui peuvent
involontairement cacher la beauté de
la vertu de tempérance, qui
apparaîtrait ainsi aux yeux des
enfants comme un simple refus de ce
qui attire, alors que, comme toutes
les vertus, la tempérance est
essentiellement une affirmation. Elle
rend la personne capable d’être



maîtresse d’elle-même, elle met de
l’ordre dans la sensibilité et
l’affectivité, dans les goûts et les
attentes, dans les tendances les plus
intimes du moi : en définitive, elle
nous apporte l’équilibre dans l’usage
des biens matériels et nous aide à
aspirer aux biens supérieurs [1]. De
sorte que, en accord avec saint
Thomas, la tempérance pourrait se
situer à la racine même de la vie
sensible et spirituelle [2]. Quand
nous lisons attentivement les
béatitudes, ce n’est pas un hasard si
nous remarquons que, d’une
manière ou d’une autre, elles ont
presque toutes un lien avec cette
vertu. Sans elle, l’on ne peut voir
Dieu, ni être consolé, ni posséder la
terre et le ciel, ni supporter l’injustice
avec patience [3] : la tempérance
canalise les énergies humaines pour
faire tourner le moulin de toutes les
vertus.

Maîtrise de soi



Le christianisme ne se limite pas à
dire que le plaisir est quelque chose
de « permis ». Il le considère plutôt
comme positivement bon, puisque
Dieu lui-même l’a placé dans la
nature des choses, comme
aboutissement de la satisfaction de
nos tendances. Or, cela est
compatible avec la conscience de
l’existence du péché originel qui a
introduit le désordre dans nos
passions. Nous comprenons tous
bien pourquoi saint Paul dit : Je
commets le mal que je ne veux pas 
[4]. C’est comme si le mal et le péché
avaient été greffés sur le cœur
humain, lequel se trouve, après la
chute originelle, dans la situation de
devoir se défendre de lui-même. C’est
là que se révèle la fonction de la
tempérance qui protège et oriente
l’ordre intérieur de la personne.

Un des premiers points de Chemin
peut aider à trouver la place de la
tempérance dans la vie des femmes



et des hommes : Habitue-toi à dire
non [5]. Saint Josémaria expliquait à
son confesseur le sens de ce point, en
indiquant qu’il est plus simple de dire
oui à l’ambition, aux sens… [6]. Il
commentait au cours d’une réunion
de famille que lorsque nous disons
oui, tout semble plus facile : mais si
nous devons dire non, arrive le
moment de lutter et parfois dans la
lutte ce n’est pas la victoire qui arrive
mais la défaite. Par conséquent, nous
devons nous habituer à dire non pour
vaincre dans cette lutte. Parce que de
cette victoire intérieure jaillissent la
paix pour notre cœur, et la paix que
nous apportons à nos foyers —
chacun au sien —, et la paix que nous
apportons à la société et au monde
entier [7].

Dire non comporte assez souvent une
victoire intérieure qui est une source
de paix. C’est se refuser ce qui
éloigne de Dieu — les ambitions du
moi, les passions désordonnées —



c’est la voie indispensable pour
affirmer sa liberté, c’est une façon de
se situer dans le monde et face au
monde. Si quelqu’un dit oui à tous
ceux qui l’entourent et à tout ce qui
l’attire, il tombe dans l’anonymat, il
se dépersonnalise dans une certaine
mesure et ressemble à un pantin
actionné par la volonté des autres.
Peut-être avons-nous rencontré ce
genre de personne, incapable de dire
non aux impulsions de son milieu et
aux volontés de son entourage. Ce
sont des gens flatteurs dont le
prétendu esprit de service traduit en
réalité un manque de caractère,
voire de l’hypocrisie ; des gens
incapables de se compliquer la vie en
disant non. Car, en fin de compte,
celui qui dit oui a tout montre que
rien ne l’intéresse en dehors de lui-
même. En revanche, celui qui est
conscient de garder un trésor dans
son cœur [8], doit finalement lutter
contre tout ce qui s’y oppose. C’est
pourquoi « dire non » à certaines



choses, c’est surtout s’engager à en
faire d’autres, trouver sa place dans
le monde, déclarer sa propre échelle
de valeurs face aux autres, sa
manière d’être et de se comporter.
Cela suppose à tout le moins la
volonté de forger son caractère, de
s’engager vis-à-vis de ce que l’on
estime vraiment et à le faire
connaître par ses propres actions.

L’expression « être tempéré », à
propos de quelqu’un ou de quelque
chose, exprime une idée de solidité,
de consistance : La tempérance est
maîtrise de soi. Une maîtrise de soi
qui s’obtient en étant conscient du
fait que tout ce que nous ressentons
dans notre corps et dans notre âme ne
doit pas être satisfait de façon
débridée. Tout ce qui peut se faire
n’est pas bon à faire. Il est plus facile
de se laisser entraîner par les
impulsions dites naturelles ; mais ce
chemin débouche sur la tristesse,
l’isolement dans la misère personnelle



[9]. L’homme finit par être
dépendant des stimulus que le milieu
éveille en lui et par chercher le
bonheur dans des sensations fugaces,
fausses qui, du fait qu’elles sont
passagères, ne comblent jamais.
L’homme intempérant n’arrive pas à
trouver la paix, fait des embardées à
droite et à gauche et finit par
s’engager dans des recherches sans
fin qui reviennent à se fuir lui-même.
C’est un éternel insatisfait qui vit
comme s’il ne pouvait pas se
contenter de sa situation, comme s’il
lui fallait chercher toujours de
nouvelles sensations. Peu de vices
comme l’intempérance font ressortir
aussi bien la servitude créée par le
péché. Comme l’Apôtre le dit, leur
sens moral une fois émoussé, ils se
sont livrés à la débauche [10].
L’homme intempérant semble avoir
perdu le contrôle de lui-même, tout
entier voué qu’il est à la recherche de
sensations. En revanche, la
tempérance produit la sérénité et le



repos. Elle ne fait pas taire ni ne
renie les désirs des passions, mais il
rend vraiment l’homme maître de
soi. La paix est la « tranquillité dans
l’ordre » [11], elle ne peut exister que
dans un cœur sûr de lui et prêt à se
donner.

Tempérance et sobriété

Comment peut-on enseigner la vertu
de tempérance ? Saint Josémaria a
abordé assez souvent cette question,
en mettant l’accent sur deux idées
fondamentales : pour éduquer il faut
la force d’âme et l’exemple, et
promouvoir la liberté.

Saint Josémaria commentait que les
parents doivent apprendre à leurs
enfants à vivre avec sobriété, à mener
une vie un peu spartiate ; c’est-à-dire
chrétienne. C’est difficile, mais il faut
être courageux : avoir le courage
d’éduquer à l’austérité ; autrement,
vous n’obtiendrez rien [12]. Il en
découle certainement l’importance



de cette vertu. Or, il peut sembler
surprenant que Saint Josémaria
considère qu’une vie spartiate est
synonyme de quelque chose de 
chrétien, ou à l’inverse, que ce qui est
chrétien s’explique par ce qui est 
spartiate. On dirait que pour sortir
du paradoxe il faudrait mettre en
rapport la vie spartiate avec
l’importance du courage — une
partie de la force d’âme — pour
éduquer à la tempérance.

Il faut préciser ici les deux sens du
mot courage. En premier lieu, il faut
être courageux pour assumer
personnellement un style de vie
spartiate, c’est-à-dire chrétien.
Personne ne peut donner ce qu’il n’a
pas, moins encore si l’on considère
que pour enseigner la vertu de
tempérance l’expérience personnelle
et l’exemple sont capitaux.
Précisément parce qu’il s’agit d’une
vertu dont les actes visent le
détachement, il est fondamental que



ceux qui doivent être éduqués en
voient clairement les effets. Si ceux
qui s’efforcent d’être sobres
rayonnent le joie et la paix de l’âme,
les enfants seront stimulés à imiter
leurs parents. La manière la plus
simple et la plus naturelle de
transmettre cette vertu est le climat
familial lui-même, surtout lorsque les
enfants sont encore petits. S’ils
voient que leurs parents renoncent
avec élégance à ce qui leur semble
un caprice, ou qu’ils sacrifient leur
temps de détente pour s’occuper de
la famille — par exemple, pour les
aider dans leurs devoirs scolaires,
leur faire prendre un bain, donner à
manger aux plus petits, ou jouer avec
eux —, ils vont saisir le sens de ces
actions et les rapprocher de
l’atmosphère du foyer.

En second lieu, le courage est aussi
nécessaire pour proposer la vertu de
tempérance comme un style de vie
bon et désirable. Certes, lorsque les



parents mènent une vie sobre, il leur
sera plus facile de la suggérer par des
comportements concrets. Mais ils
peuvent parfois hésiter en pensant
qu’ils interfèrent avec la liberté
légitime de leurs enfants ou qu’ils
leur imposent, sans en avoir le droit,
leur manière personnelle de vivre. Il
se peut même qu’ils se demandent
s’il est efficace d’imposer ou de
commander quelque chose dont on
peut penser que l’enfant n’en voudra
pas ou qu’il ne pourra pas
comprendre : s’ils lui refusent un
caprice, son désir ne restera-il pas
entier, d’autant plus que ses amis
l’ont déjà satisfait ? Ne sont-ils pas en
train de susciter un sentiment de «
discrimination » dans ses relations
sociales ? Ou, pire encore, le risque
n’existe-t-il pas qu’il s’éloigne d’eux
ou qu’il tombe dans le manque de
sincérité ?

Au fond, si nous sommes réalistes,
nous nous rendons compte qu’aucun



de ces motifs n’est suffisamment
convaincant. Lorsque quelqu’un se
conduit avec sobriété, il découvre
que la tempérance est un bien, qu’il
ne s’agit pas de charger
arbitrairement les enfants d’un
fardeau insupportable, mais de les
préparer à la vie. C’est pourquoi
Saint Josémaria explicitait qu’une vie
austère est une vie chrétienne : la
sobriété n’est pas simplement un
modèle de conduite que l’on « choisit
» et qui ne peut donc être imposé à
personne, mais une vertu nécessaire
pour mettre un peu d’ordre dans le
chaos que le péché originel a
introduit dans la nature humaine. Il
s’agit d’être conscient que tout le
monde doit lutter pur l’acquérir, s’il
veut être maître de soi. Il faut se
convaincre qu’il ne suffit pas de
donner le bon exemple pour
éduquer : il est tout aussi nécessaire
de savoir expliquer, prévoir des
situations dans lesquelles ils puissent
exercer la vertu et, le cas échéant, de



savoir s’opposer — en demandant au
Seigneur la force pour le faire — aux
caprices que réclament le climat
général et les appétits de l’enfant,
sans doute naturels, mais déjà
influencés par une concupiscence
naissante.

Liberté et tempérance

D’autre part, il s’agit d’éduquer à la
fois à la tempérance et à la liberté :
deux domaines que l’on peut
distinguer mais sans les séparer,
d’autant que la liberté « traverse »
l’être tout entier de la personne et se
trouve à la base de l’éducation.
L’éducation se propose de rendre
chacun apte à prendre librement les
décisions opportunes qui vont
configurer sa vie. Il n’est pas possible
d’éduquer en adoptant une attitude
protectrice dans laquelle les parents
finissent de facto par se substituer à
la volonté de l’enfant et par contrôler
chacun de ses mouvements ; pas plus



qu’une attitude excessivement
autoritaire qui ne laisse aucun
espace au développement de la
personnalité et du propre jugement.
Dans les deux cas, le résultat final
ressemblera plutôt à un succédané
de nous–mêmes ou à la caricature
d’une personne sans caractère.

La bonne attitude consiste à
permettre que l’enfant prenne
progressivement ses décisions
conformément à son âge et qu’il
apprenne à faire ses choix en lui
montrant les conséquences de ses
actions et en lui faisant sentir qu’il
peut compter sur le soutien de ses
parents et de tous ceux qui
interviennent dans son éducation,
pour qu’il puisse faire le bon choix
ou, éventuellement, rectifier une
décision erronée. Un événement de
l’enfance de saint Josémaria, qu’il a
raconté à plusieurs reprises, illustre
bien cette idée. Je vous raconterai ce
que faisait une maman, avec un fils



qui était difficile à table : tu ne veux
pas de ceci ? Eh bien ! n’en mange pas.
Une autre personne intervenait : peut-
être pourrait-on lui faire… On ne fait
rien de spécial, répondait la maman, il
mangera de l’autre plat ! [13] Cela
continua jusqu’au jour où Saint
Josémaria lança contre le mur le plat
qu’il n’aimait pas … et les grands-
parents laissèrent la tache sur le mur
pendant plusieurs mois, pour qu’il se
rappelle les conséquences de son
action. Jamais, jamais ils n’ont
réprimandé cette créature qui se
souvient maintenant de sa mère avec
une affection très grande à cause de
cela. Mais jamais non plus ils ne lui
ont donné autre chose, sais-tu. Jamais,
jamais [14].

L’attitude des parents de saint
Josémaria montre comment on peut
concilier le respect de la liberté de
l’enfant et la force d’âme nécessaire
pour ne pas transiger sur ce qui n’est
qu’un pur caprice. Logiquement, la



manière d’affronter chaque situation
sera différente : dans l’éducation il
n’y a pas de recettes générales ; ce
qui compte c’est de chercher le
meilleur pour l’enfant et d’avoir des
idées claires — parce qu’on les a
expérimentées — sur les bonnes
choses qu’il faut lui apprendre à
aimer et celles qui pourraient lui être
dommageables. En tout état de cause,
il convient de maintenir et de
promouvoir le respect de la liberté :
il est préférable de se tromper
certaines fois que d’imposer toujours
son propre avis ; encore plus si les
enfants perçoivent cela comme
quelque chose de peu raisonnable,
voire d’arbitraire.

L’anecdote de la vie de Saint
Josémaria nous fournit, en outre,
l’occasion de relever l’un des
premiers domaines où il est possible
d’éduquer à la vertu de tempérance :
celui des repas. Tout ce qui sera fait
pour susciter les bonnes manières, la



modération et la sobriété aide à
acquérir cette vertu. Certes, chaque
âge présente des circonstances
spécifiques qui font que la formation
doit être impartie de diverses
manières — par exemple,
l’adolescence requerra davantage la
discrétion dans les relations sociales
tout en permettant de rationnaliser
mieux les motifs qui amènent à vivre
d’une façon ou d’une autre —, mais
la tempérance dans les repas peut se
développer, avec une relative facilité,
dès l’enfance, en fournissant à
l’enfant les ressources — force de
volonté et maîtrise de soi — qui lui
seront d’une utilité certaine lorsque
le moment viendra de lutter avec
tempérance pendant l’adolescence.

Ainsi, par exemple, préparer des
menus variés, savoir couper court
aux caprices ou aux bizarreries,
encourager à terminer le plat qui ne
plaît pas, à ne rien laisser dans son
assiette, apprendre à utiliser les



couverts ou à attendre que tout le
monde soit servi avant de
commencer à manger, voilà des
moyens concrets de fortifier la
volonté de l’enfant. En outre, au
cours de l’enfance, le climat familial
de sobriété que les parents essaient
de vivre — courageusement sobres !
— se transmet comme par osmose,
sans faire rien de particulier. Si les
restes ne sont pas jetés mais sont
utilisés pour compléter d’autres
plats ; si les parents ne mangent pas
entre les repas ou laissent les autres
se resservir d’abord d’un dessert
particulièrement réussi, les enfants
grandissent en considérant cette
manière d’agir comme allant de soi.
Au moment opportun, on leur
fournira les explications sur les
motifs de cette attitude, de sorte
qu’ils puissent les comprendre : en
les mettant en rapport avec la santé,
ou la générosité, l’affection envers tel
frère ou telle sœur, ou comme une
occasion d’offrir un petit sacrifice à



Jésus… Des motifs que les enfants
comprennent souvent mieux que les
adultes ne le pensent.

L’adolescence, pour sa part, offre
d’autres possibilités pour éduquer à
la vertu de tempérance, même si la
tâche n’est pas aussi facile que
pendant l’enfance. Dans le prochain
éditorial nous les aborderons plus
calmement ; mais rappelons-le
encore une fois qu’en formant à cette
vertu, il s’agit d’aider à développer la
volonté envers ce qui est agréable
pour que, comme le dit la prière
liturgique, « au milieu des
changements de ce monde, nos
cœurs s’établissent fermement là où
se trouvent les vraies joies » [15].

[1]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 1809.

[2]. Cf. Saint Thomas, S. Th. II-II, q.
141, aa. 4, 6, en rapport avec S. Th. I,
q. 76, a. 5.



[3]. Cf. Mt 5, 3-11.

[4]. Rm 7, 19.

[5]. Chemin, n° 5.

[6]. Saint Josémaria, autographe,
dans Camino, Edición cítico-histórica,
n° 5.

[7]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion, 28 octobre 1972.

[8]. Cf. Mt 6, 21.

[9]. Amis de Dieu, n° 84.

[10]. Ep 4, 19.

[11]. Saint Augustin, De civitate Dei,
19, 13.

[12]. Hogares luminosos y alegres, p.
74.

[13]. Ibid. p. 72.



[14]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une réunion de famille, 12 juin
1974.

[15]. XXIe Dimanche du temps
ordinaire, prière.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-a-la-
temperance-et-a-la-sobriete/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-a-la-temperance-et-a-la-sobriete/
https://opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-a-la-temperance-et-a-la-sobriete/
https://opusdei.org/fr-lu/article/eduquer-a-la-temperance-et-a-la-sobriete/

	Eduquer à la tempérance et à la sobriété

