
opusdei.org

Discours de Benoit
XVI devant le
parlement allemand

Voici le discours que le Saint-
Père a prononcé devant les
députés allemands, jeudi 22
septembre.

23/09/2011

Discours du Pape Benoît XVI devant
le Bundestag

Monsieur le Président de la
République,

Monsieur le Président du Bundestag,



Madame la Chancelière fédérale,

Madame le Président du Bundesrat,

Mesdames et messieurs les Députés,

C’est pour moi un honneur et une
joie de parler devant cette Chambre
haute – devant le Parlement de ma
patrie allemande, qui se réunit ici
comme représentation du peuple,
élue démocratiquement, pour
travailler pour le bien de la
République fédérale d’Allemagne. Je
voudrais remercier Monsieur le
Président du Bundestag pour son
invitation à tenir ce discours, ainsi
que pour les aimables paroles de
bienvenue et d’appréciation avec
lesquelles il m’a accueilli. En cette
heure, je m’adresse à vous,
Mesdames et Messieurs –
certainement aussi comme
compatriote qui se sait lié pour toute
la vie à ses origines et suit avec
intérêt le devenir de la Patrie
allemande. Mais l’invitation à tenir



ce discours m’est adressée en tant
que Pape, en tant qu’Évêque de
Rome, qui porte la responsabilité
suprême pour la chrétienté
catholique. En cela, vous
reconnaissez le rôle qui incombe au
Saint Siège en tant que partenaire au
sein de la communauté des Peuples
et des États. Sur la base de ma
responsabilité internationale, je
voudrais vous proposer quelques
considérations sur les fondements de
l’État de droit libéral.

Vous me permettrez de commencer
mes réflexions sur les fondements du
droit par un petit récit tiré de la
Sainte Écriture. Dans le Premier Livre
des Rois on raconte qu’au jeune roi
Salomon, à l’occasion de son
intronisation, Dieu accorda
d’avancer une requête. Que
demandera le jeune souverain en ce
moment? Succès, richesse, une
longue vie, l’élimination de ses
ennemis? Il ne demanda rien de tout



cela. Par contre il demanda: «Donne
à ton serviteur un cœur docile pour
gouverner ton peuple, pour
discerner entre le bien et le mal» ( 1
R 3, 9). Par ce récit, la Bible veut nous
indiquer ce qui en définitive doit être
important pour un politicien. Son
critère ultime et la motivation pour
son travail comme politicien ne doit
pas être le succès et encore moins le
profit matériel. La politique doit être
un engagement pour la justice et
créer ainsi les conditions de fond
pour la paix. Naturellement un
politicien cherchera le succès sans
lequel il n’aurait aucune possibilité
d’action politique effective! Mais le
succès est subordonné au critère de
la justice, à la volonté de mettre en
œuvre le droit et à l’intelligence du
droit. Le succès peut aussi être une
séduction, et ainsi il peut ouvrir la
route à la contrefaçon du droit, à la
destruction de la justice. «Enlève le
droit – et alors qu’est ce qui distingue
l’État d’une grosse bande de



brigands?» a dit un jour saint
Augustin [1] . Nous Allemands, nous
savons par notre expérience que ces
paroles ne sont pas un phantasme
vide. Nous avons fait l’expérience de
séparer le pouvoir du droit, de
mettre le pouvoir contre le droit, de
fouler aux pieds le droit, de sorte que
l’État était devenu une bande de
brigands très bien organisée, qui
pouvait menacer le monde entier et
le pousser au bord du précipice.
Servir le droit et combattre la
domination de l’injustice est et
demeure la tâche fondamentale du
politicien. Dans un moment
historique où l’homme a acquis un
pouvoir jusqu’ici inimaginable, cette
tâche devient particulièrement
urgente. L’homme est en mesure de
détruire le monde. Il peut se
manipuler lui-même. Il peut, pour
ainsi dire, créer des êtres humains et
exclure d’autres êtres humains du
fait d’être des hommes. Comment
reconnaissons-nous ce qui est juste?

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html#_ftn1


Comment pouvons-nous distinguer
entre le bien et le mal, entre le vrai
droit et le droit seulement apparent?
La demande de Salomon reste la
question décisive devant laquelle
l’homme politique et la politique se
trouvent aussi aujourd’hui.

Pour une grande partie des matières
à réguler juridiquement, le critère de
la majorité peut être suffisant. Mais il
est évident que dans les questions
fondamentales du droit, où est en jeu
la dignité de l’homme et de
l’humanité, le principe majoritaire
ne suffit pas: dans le processus de
formation du droit, chaque personne
qui a une responsabilité doit
chercher elle-même les critères de sa
propre orientation. Au troisième
siècle, le grand théologien Origène a
justifié ainsi la résistance des
chrétiens à certains règlements
juridiques en vigueur: «Si quelqu’un
se trouvait chez les Scythes qui ont
des lois irréligieuses, et qu’il fut



contraint de vivre parmi eux… celui-
ci certainement agirait de façon très
raisonnable si, au nom de la loi de la
vérité qui chez les Scythes est
justement illégalité, il formerait aussi
avec les autres qui ont la même
opinion, des associations contre le
règlement en vigueur…» [2] .

Sur la base de cette conviction, les
combattants de la résistance ont agi
contre le régime nazi et contre
d’autres régimes totalitaires, rendant
ainsi un service au droit et à
l’humanité tout entière. Pour ces
personnes il était évident de façon
incontestable que le droit en vigueur
était, en réalité, une injustice. Mais
dans les décisions d’un politicien
démocrate, la question de savoir ce
qui correspond maintenant à la loi
de la vérité, ce qui est vraiment juste
et peut devenir loi, n’est pas aussi
évidente. Ce qui, en référence aux
questions anthropologiques
fondamentales, est la chose juste et

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html#_ftn2


peut devenir droit en vigueur, n’est
pas du tout évident en soi
aujourd’hui. À la question de savoir
comment on peut reconnaître ce qui
est vraiment juste et servir ainsi la
justice dans la législation, il n’a
jamais été facile de trouver la
réponse et aujourd’hui, dans
l’abondance de nos connaissances et
de nos capacités, cette question est
devenue encore plus difficile.

Comment reconnaît-on ce qui est
juste? Dans l’histoire, les règlements
juridiques ont presque toujours été
motivés de façon religieuse: sur la
base d’une référence à la divinité on
décide ce qui parmi les hommes est
juste. Contrairement aux autres
grandes religions, le christianisme
n’a jamais imposé à l’État et à la
société un droit révélé, ni un
règlement juridique découlant d’une
révélation. Il a au contraire renvoyé
à la nature et à la raison comme
vraies sources du droit – il a renvoyé



à l’harmonie entre raison objective et
subjective, une harmonie qui
toutefois suppose le fait d’être toutes
deux les sphères fondées dans la
Raison créatrice de Dieu. Avec cela
les théologiens chrétiens se sont
associés à un mouvement
philosophique et juridique qui s’était
formé depuis le IIème siècle av. JC.
Dans la première moitié du
deuxième siècle préchrétien, il y eut
une rencontre entre le droit naturel
social développé par les philosophes
stoïciens et des maîtres influents du
droit romain [3] . Dans ce contact est
née la culture juridique occidentale,
qui a été et est encore d’une
importance déterminante pour la
culture juridique de l’humanité. De
ce lien préchrétien entre droit et
philosophie part le chemin qui
conduit, à travers le Moyen-âge
chrétien, au développement
juridique des Lumières jusqu’à la
Déclaration des Droits de l’homme et
jusqu’à notre Loi Fondamentale

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html#_ftn3


allemande, par laquelle notre peuple,
en 1949, a reconnu «les droits
inviolables et inaliénables de
l’homme comme fondement de toute
communauté humaine, de la paix et
de la justice dans le monde».

Pour le développement du droit et
pour le développement de
l’humanité il a été décisif que les
théologiens chrétiens aient pris
position contre le droit religieux
demandé par la foi dans les divinités,
et se soient mis du côté de la
philosophie, reconnaissant la raison
et la nature dans leur corrélation
comme source juridique valable
pour tous. Saint Paul avait déjà fait
ce choix quand, dans sa Lettre aux
Romains , il affirmait: «Quand des
païens privés de la Loi [la Torah
d’Israël] accomplissent
naturellement les prescriptions de la
Loi, … ils se tiennent à eux-mêmes
lieu de Loi; ils montrent la réalité de
cette loi inscrite en leur cœur, à



preuve le témoignage de leur
conscience…» (2, 14s.). Ici
apparaissent les deux concepts
fondamentaux de nature et de
conscience, où «conscience» n’est
autre que le «cœur docile» de
Salomon, la raison ouverte au
langage de l’être. Si avec cela jusqu’à
l’époque des Lumières, de la
Déclaration des Droits de l’Homme
après la seconde guerre mondiale et
jusqu’à la formation de notre Loi
Fondamentale, la question des
fondements de la législation semblait
claire, un dramatique changement de
la situation est arrivé au cours du
dernier demi siècle. L’idée du droit
naturel est considérée aujourd’hui
comme une doctrine catholique
plutôt singulière, sur laquelle il ne
vaudrait pas la peine de discuter en
dehors du milieu catholique, de sorte
qu’on a presque honte d’en
mentionner même seulement le
terme. Je voudrais brièvement
indiquer comment il se fait que cette



situation se soit créée. Avant tout, la
thèse selon laquelle entre l’ être et le 
devoir être il y aurait un abîme
insurmontable, est fondamentale. Du
fait d’être ne pourrait pas découler
un devoir, parce qu’il s’agirait de
deux domaines absolument
différents. La base de cette opinion
est la conception positiviste,
aujourd’hui presque généralement
adoptée, de nature. Si on considère la
nature – avec les paroles de Hans
Kelsen – comme «un agrégat de
données objectives, jointes les unes
aux autres comme causes et effets»,
alors aucune indication qui soit en
quelque manière de caractère
éthique ne peut réellement en
découler [4] . Une conception
positiviste de la nature, qui entend la
nature de façon purement
fonctionnelle, comme les sciences
naturelles la reconnaissent, ne peut
créer aucun pont vers l’ ethos et le
droit, mais susciter de nouveau
seulement des réponses

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html#_ftn4


fonctionnelles. La même chose,
cependant, vaut aussi pour la raison
dans une vision positiviste, qui chez
beaucoup est considérée comme
l’unique vision scientifique. Dans
cette vision, ce qui n’est pas
vérifiable ou falsifiable ne rentre pas
dans le domaine de la raison au sens
strict. C’est pourquoi l’ ethos et la
religion doivent être assignés au
domaine du subjectif et tombent hors
du domaine de la raison au sens
strict du mot. Là où la domination
exclusive de la raison positiviste est
en vigueur – et cela est en grande
partie le cas dans notre conscience
publique – les sources classiques de
connaissance de l’ ethos et du droit
sont mises hors jeu. C’est une
situation dramatique qui nous
intéresse tous et sur laquelle une
discussion publique est nécessaire;
une intention essentielle de ce
discours est d’y inviter d’urgence.



Le concept positiviste de nature et de
raison, la vision positiviste du monde
est dans son ensemble une partie
importante de la connaissance
humaine et de la capacité humaine, à
laquelle nous ne devons absolument
pas renoncer. Mais elle-même dans
son ensemble n’est pas une culture
qui corresponde et soit suffisante au
fait d’être homme dans toute son
ampleur. Là ou la raison positiviste
s’estime comme la seule culture
suffisante, reléguant toutes les autres
réalités culturelles à l’état de sous-
culture, elle réduit l’homme, ou
même, menace son humanité. Je le
dis justement en vue de l’Europe,
dans laquelle de vastes milieux
cherchent à reconnaître seulement le
positivisme comme culture
commune et comme fondement
commun pour la formation du droit,
alors que toutes les autres
convictions et les autres valeurs de
notre culture sont réduites à l’état
d’une sous-culture. Avec cela



l’Europe se place, face aux autres
cultures du monde, dans une
condition de manque de culture et en
même temps des courants
extrémistes et radicaux sont suscités.
La raison positiviste, qui se présente
de façon exclusiviste et n’est pas en
mesure de percevoir quelque chose
au-delà de ce qui est fonctionnel,
ressemble à des édifices de béton
armé sans fenêtres, où nous nous
donnons le climat et la lumière tout
seuls et nous ne voulons plus
recevoir ces deux choses du vaste
monde de Dieu. Toutefois nous ne
pouvons pas nous imaginer que dans
ce monde auto-construit nous
puisons en secret également aux
«ressources» de Dieu, que nous
transformons en ce que nous
produisons. Il faut ouvrir à nouveau
tout grand les fenêtres, nous devons
voir de nouveau l’étendue du monde,
le ciel et la terre et apprendre à
utiliser tout cela de façon juste.



Mais comment cela se réalise-t-il?
Comment trouvons-nous l’entrée
dans l’étendue, dans l’ensemble?
Comment la raison peut-elle
retrouver sa grandeur sans glisser
dans l’irrationnel? Comment la
nature peut-elle apparaître de
nouveau dans sa vraie profondeur,
dans ses exigences et avec ses
indications? Je rappelle un processus
de la récente histoire politique,
espérant ne pas être trop mal
compris ni susciter trop de
polémiques unilatérales. Je dirais
que l’apparition du mouvement
écologique dans la politique
allemande à partir des années
soixante-dix, bien que n’ayant peut-
être pas ouvert tout grand les
fenêtres, a toutefois été et demeure
un cri qui aspire à l’air frais, un cri
qui ne peut pas être ignoré ni être
mis de côté, parce qu’on y entrevoit
trop d’irrationalité. Des personnes
jeunes s’étaient rendu compte qu’il y
a quelque chose qui ne va pas dans



nos relations à la nature; que la
matière n’est pas seulement un
matériel pour notre faire, mais que
la terre elle-même porte en elle sa
propre dignité et que nous devons
suivre ses indications. Il est clair que
je ne fais pas ici de la propagande
pour un parti politique déterminé –
rien ne m’est plus étranger que cela.
Quand, dans notre relation avec la
réalité, il y a quelque chose qui ne va
pas, alors nous devons tous réfléchir
sérieusement sur l’ensemble et nous
sommes tous renvoyés à la question
des fondements de notre culture elle-
même. Qu’il me soit permis de
m’arrêter encore un moment sur ce
point. L’importance de l’écologie est
désormais indiscutée. Nous devons
écouter le langage de la nature et y
répondre avec cohérence. Je
voudrais cependant aborder avec
force un point qui aujourd’hui
comme hier est –me semble-t-il-
largement négligé: il existe aussi une
écologie de l’homme. L’homme aussi



possède une nature qu’il doit
respecter et qu’il ne peut manipuler
à volonté. L’homme n’est pas
seulement une liberté qui se crée de
soi. L’homme ne se crée pas lui-
même. Il est esprit et volonté, mais il
est aussi nature, et sa volonté est
juste quand il respecte la nature,
l’écoute et quand il s’accepte lui-
même pour ce qu’il est, et qu’il
accepte qu’il ne s’est pas créé de soi.
C’est justement ainsi et seulement
ainsi que se réalise la véritable
liberté humaine.

Revenons aux concepts
fondamentaux de nature et de raison
d’où nous étions partis. Le grand
théoricien du positivisme juridique,
Kelsen, à l’âge de 84 ans – en 1965 –
abandonna le dualisme d’ être et de 
devoir être . (Cela me console qu’avec
84 ans, on puisse encore penser
correctement) Il avait dit auparavant
que les normes peuvent découler
seulement de la volonté. En



conséquence, la nature pourrait
renfermer en elle des normes
seulement -ajouta-t-il- si une volonté
avait mis en elle ces normes. D’autre
part disait-il, cela présupposerait un
Dieu créateur, dont la volonté s’est
introduite dans la nature. «Discuter
sur la vérité de cette foi est une chose
absolument vaine», note-t-il à ce
sujet [5] . L’est-ce vraiment? –
voudrais-je demander. Est-ce
vraiment privé de sens de réfléchir
pour savoir si la raison objective qui
se manifeste dans la nature ne
suppose pas une Raison créatrice, un 
Creator Spiritus ?

À ce point le patrimoine culturel de
l’Europe devrait nous venir en aide.
Sur la base de la conviction de
l’existence d’un Dieu créateur se sont
développées l’idée des droits de
l’homme, l’idée d’égalité de tous les
hommes devant la loi, la
connaissance de l’inviolabilité de la
dignité humaine en chaque personne

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html#_ftn5


et la conscience de la responsabilité
des hommes pour leur agir. Ces
connaissances de la raison
constituent notre mémoire
culturelle. L’ignorer ou la considérer
comme simple passé serait une
amputation de notre culture dans
son ensemble et la priverait de son
intégralité. La culture de l’Europe est
née de la rencontre entre Jérusalem,
Athènes et Rome – de la rencontre
entre la foi au Dieu d’Israël, la raison
philosophique des Grecs et la pensée
juridique de Rome. Cette triple
rencontre forme l’identité profonde
de l’Europe. Dans la conscience de la
responsabilité de l’homme devant
Dieu et dans la reconnaissance de la
dignité inviolable de l’homme, de
tout homme, cette rencontre a fixé
des critères du droit, et les défendre
est notre tâche en ce moment
historique.

Au jeune roi Salomon, au moment de
son accession au pouvoir, une



requête a été accordée. Qu’en serait-
il si à nous, législateurs
d’aujourd’hui, était concédé
d’avancer une requête? Que
demanderions-nous? Je pense
qu’aujourd’hui aussi, en dernière
analyse, nous ne pourrions pas
désirer autre chose qu’un cœur
docile – la capacité de distinguer le
bien du mal et d’établir ainsi le vrai
droit, de servir la justice et la paix. Je
vous remercie pour votre attention.

[1] De civitate Dei IV, 4, 1.

[2] Contra Celsum GCS Orig. 428
(Koetschau); cfr A. Fürst, 
Monotheismuis und Monarchie. Zum
Zusammenhang von Heil und
Herrschaft in der Antike . In: Theol.
Phil. 81 (2006) 321-338; citation p.
336; cfr également J. Ratzinger, Die
Einheit der Nationen. Eine Vision der
Kirchenväter (Sazburg-München
1971) 60.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html#_ftnref2


[3] Cf. W. Waldstein , Ins Herz
geschrieben. Das Naturrecht als
Fundament einer menschlichen
Gesellschaft (Augsburg 2010) 11ss;
31-61.

[4] Waldstein, op. cit. 15-21.

[5] Cfr. W. Waldstein, op. cit. 19.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/discours-de-
benoit-xvi-devant-le-parlement-

allemand/ (04/02/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_fr.html#_ftnref5
https://opusdei.org/fr-lu/article/discours-de-benoit-xvi-devant-le-parlement-allemand/
https://opusdei.org/fr-lu/article/discours-de-benoit-xvi-devant-le-parlement-allemand/
https://opusdei.org/fr-lu/article/discours-de-benoit-xvi-devant-le-parlement-allemand/
https://opusdei.org/fr-lu/article/discours-de-benoit-xvi-devant-le-parlement-allemand/

	Discours de Benoit XVI devant le parlement allemand

