
opusdei.org

Un exemple Ignace
de Loyola

Lors de l'audience générale du
7 septembre, le pape François
poursuit son cycle catéchétique
sur le discernement, en prenant
l’exemple d’Ignace de Loyola.

08/09/2022

Chers frères et sœurs, bonjour !

Dans la poursuite de notre réflexion
sur le discernement, - en ce moment
nous parlerons chaque mercredi du
discernement spirituel -, et pour cela



la référence à un témoignage concret
peut nous être utile.

L'un des exemples les plus instructifs
nous est offert par saint Ignace de
Loyola, avec un épisode décisif de sa
vie. Ignace se trouve en
convalescence chez lui après avoir
été blessé au combat à une jambe.
Pour chasser l'ennui, il demande
quelque chose à lire. Il aimait les
récits de chevalerie, mais
malheureusement, on ne trouve que
des vies de saints à la maison. Il
s'adapte un peu à contrecœur, mais
au fil des lectures, il commence à
découvrir un autre monde, un
monde qui le conquiert et qui semble
rivaliser avec celui des chevaliers. Il
est fasciné par les figures de saint
François et de saint Dominique et
ressent le désir de les imiter. Mais le
monde chevaleresque continue
également d’exercer sa fascination
sur lui. Et ainsi il ressent en lui cette
alternance de pensées, celles de la



chevalerie et celles des saints, qui
semblent équivalentes.

Ignace, cependant, commence aussi à
apercevoir des différences. Dans son
Autobiographie - à la troisième
personne - il écrit : « Penser aux
choses du monde - et aux choses
chevaleresques, cela se comprend -
lui procurait beaucoup de plaisir,
mais lorsque, par lassitude, il les
abandonnait, il se sentait vide et
déçu. En revanche, aller à Jérusalem
pieds nus, ne se nourrir que des
herbes, pratiquer toutes les
austérités reconnues comme
habituelles aux saints, étaient des
pensées qui non seulement le
consolaient pendant qu'il s'y arrêtait,
mais même après qu'il les avait
abandonnées le laissaient satisfait et
plein de joie » (n. 8) ; lui laissaient
une trace de joie.

Dans cette expérience, nous pouvons
noter deux aspects en particulier. Le



premier est le temps : c’est-à-dire les
pensées du monde sont attrayantes
au début, mais elles perdent ensuite
leur éclat et laissent vides,
mécontents, ils te laissent comme ça,
une chose vide. Les pensées de Dieu,
par contre, suscitent des résistances
au début, - "Mais cette histoire
ennuyeuse de saints, je ne vais pas la
lire", mais lorsqu'elles sont acceptées,
elles apportent une paix inconnue,
qui dure aussi longtemps.

Voici donc l'autre aspect : le point
d’arrivée des pensées. Au début, la
situation ne semble pas si claire. Il y
a un développement du
discernement : par exemple nous
comprenons ce qui est bon pour nous
non pas de manière abstraite,
générale, mais dans le parcours de
notre vie. Dans les règles de
discernement, fruit de cette
expérience fondamentale, Ignace
pose une prémisse importante, qui
aide à comprendre un tel processus :



« À l’égard des personnes qui vont de
péché mortel en péché mortel, la
conduite ordinaire du démon est de
leur proposer des plaisirs apparents,
les tranquilliser en leur assurant que
tout va bien, occupant leur
imagination de jouissances et de
voluptés sensuelles, afin de les
retenir et de les plonger davantage
dans leurs vices et dans leurs péchés.
Le bon esprit, au contraire, agit en
elles d’une manière opposée : il
aiguillonne et mord leur conscience,
en leur faisant sentir les reproches
de la raison. » (Exercices spirituels,
314) ; Mais ce n'est pas bien.

L’histoire qui précède celui qui
discerne est indispensable car le
discernement n’est pas une sorte
d’oracle ou de fatalisme ou un objet
de laboratoire, comme tirer au sort
entre deux possibilités. Les grandes
questions naissent lorsque nous
avons déjà fait un bout de chemin
dans la vie, et il faut revenir sur ce



parcours pour comprendre ce que
nous cherchons. Si l'on fait un bout
de chemin dans la vie, là : "Mais
pourquoi je marche dans cette
direction, qu'est-ce que je cherche ?",
et là on effectue le discernement.
Ignace, lorsqu'il s'est retrouvé blessé
dans la maison de son père, ne
pensait pas du tout à Dieu ou à la
manière de réformer sa propre vie,
non. Il fait sa première expérience de
Dieu en écoutant son propre cœur,
qui lui montre un curieux
renversement : des choses
séduisantes à première vue le
laissent déçu, et dans d'autres, moins
brillantes, il ressent une paix qui
dure dans le temps. Même nous
vivons cette expérience, tant de fois
nous commençons à penser une
chose et nous restons là et puis nous
sommes déçus. Au lieu de cela, nous
faisons une œuvre de charité, nous
faisons une bonne chose et nous
ressentons quelque chose du
bonheur, une bonne pensée te



parvient, de la joie, c'est notre propre
expérience. Lui, Ignace, fait sa
première expérience de Dieu, en
écoutant son propre cœur, qui lui
montre un curieux renversement.
C'est ce que nous devons apprendre :
écouter son propre cœur : pour
savoir ce qui se passe, quelle décision
prendre, pour porter un jugement
sur une situation, il faut écouter son
propre cœur. Nous écoutons la
télévision, la radio, le téléphone
portable, nous sommes des maîtres
de l'écoute, mais je te demande : sais-
tu écouter ton cœur ? T'arrêtes-tu
pour dire : "Mais comment va mon
cœur ? Est-il satisfait, est-il triste,
cherche-t-il quelque chose ?”. Pour
prendre de bonnes décisions, il faut
écouter son propre cœur.

C'est pourquoi Ignace suggère de lire
les vies des saints, car elles montrent
de manière narrative et
compréhensible le style de Dieu dans
la vie de personnes pas si différentes



de nous parce que les saints étaient
de chair et de sang comme nous.
Leurs actions parlent aux nôtres et
nous aident à en comprendre le sens.

Dans ce célèbre épisode des deux
sentiments qu'éprouvait Ignace, l'un
quand il lisait les choses des
chevaliers et l'autre quand il lisait les
vies des saints, nous pouvons
reconnaître un autre aspect
important du discernement, que
nous avons déjà mentionné la
dernière fois. Il y a un hasard
apparent dans les événements de la
vie : tout semble naître d'une banale
mésaventure : il n'y avait pas de
livres de chevaliers, seulement des
vies de saints. Une mésaventure qui
constitue néanmoins un possible
tournant. Ce n'est qu'après un
certain temps qu'Ignace s'en rend
compte et à ce point y consacrera
toute son attention. Écoutez bien :
Dieu agit à travers des événements
non programmés comme par hasard,



mais par hasard cela m'est arrivé,
par hasard j'ai rencontré cette
personne, par hasard j'ai vu ce film,
ce n'était pas prévu mais Dieu agit à
travers des événements
imprévisibles, et même dans les
mésaventures : " Mais je devais me
promener et j'ai eu un problème aux
pieds, je ne peux pas... ". Un
contretemps : que te dit Dieu ?
Qu'est-ce que la vie te dit là ? Nous
l’avons vu aussi dans un passage de
l'Évangile de Matthieu : un homme
labourant un champ tombe
accidentellement sur un trésor
enfoui. Une situation totalement
inattendue. Mais ce qui est
important, c'est qu'il le reconnaît
comme l'aubaine de sa vie et qu'il
décide en conséquence : il vend tout
et achète ce champ (cf. 13,44). Un
conseil que je vous donne, soyez
attentifs à l'inattendu. Celui qui dit :
"mais ce hasard, je ne m'y attendais
pas". Là, c'est la vie qui vous parle,
c'est le Seigneur qui vous parle, ou



c'est le diable qui vous parle ?
Quelqu'un. Mais il y a une chose à
discerner, la façon dont je réagis aux
choses inattendues. Mais j'étais si
calme à la maison et 'poum, poum', la
belle-mère arrive et comment réagis-
tu avec la belle-mère ? Est-ce l'amour
ou quelque chose d'autre à
l'intérieur ? Et fais le discernement.
Je travaillais bien dans le bureau et
un camarade vient me dire qu'il a
besoin d'argent et comment as-tu
réagi ? Voir ce qui se passe lorsque
nous vivons des choses auxquelles
nous ne nous attendons pas et là,
nous apprenons à connaître notre
cœur comme il se meut.

Le discernement aide à reconnaître
les signes par lesquels le Seigneur se
fait rencontrer dans les situations
imprévues, voire désagréables,
comme cela fut pour Ignace la
blessure à la jambe. De celles-ci peut
naître une rencontre qui change la
vie pour toujours comme le cas



d'Ignace. Quelque chose peut surgir
qui t'amène à être meilleur sur le
chemin ou pire je ne sais pas, mais
rester attentif et le plus beau fil
conducteur est donné par les
imprévus : " comment est-ce que je
me comporte face à cela ? ". Que le
Seigneur nous aide à écouter notre
cœur et à voir quand c'est Lui qui
agit et quand ce n'est pas Lui et que
c'est autre chose.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/discernement-
un-exemple-ignace-de-loyola/

(20/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/discernement-un-exemple-ignace-de-loyola/
https://opusdei.org/fr-lu/article/discernement-un-exemple-ignace-de-loyola/
https://opusdei.org/fr-lu/article/discernement-un-exemple-ignace-de-loyola/

	Un exemple Ignace de Loyola

